


1 

 

 

 

 

 

 

ԽԱՉԱՏՈՒՐ ԱԲՈՎՅԱՆԻ ԱՆՎԱՆ ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՊԵՏԱԿԱՆ 

ՄԱՆԿԱՎԱՐԺԱԿԱՆ ՀԱՄԱԼՍԱՐԱՆ 

 

 

 

ՀԱՆՐԱՊԵՏԱԿԱՆ ԳԻՏԱԺՈՂՈՎ 

«ԿԻԼԻԿԻՈ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅՈՒՆԸ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ 

ՔԱՌՈՒՂԻՆԵՐՈՒՄ. 

ՍԻՍԻՑ ՄԻՆՉԵՒ ԱՆԹԻԼԻԱՍ» 

 

2022 թ. սեպտեմբերի 8-9 

 

 

 

ԳԻՏԱԺՈՂՈՎԻ ՀՈԴՎԱԾՆԵՐԻ ԺՈՂՈՎԱԾՈՒ 

 

 

 

 

 

 

 

 

ԵՐԵՎԱՆ – 2023 

 



2 

 

ՀՏԴ 94(479.25):27(082)  

ԳՄԴ 63.3(5Հ)+86.37ց43 

 Կ 477 

Ժողովածուն հրատարակության է երաշխավորվել  

Խ. Աբովյանի անվան ՀՊՄՀ  

պատմության և հասարակագիտության ֆակուլտետի  

գիտական խորհրդի կողմից 

 

Ժողովածուն հրատարակվել է ՀՀ գիտության կոմիտեի տրամադրած 

ֆինանսական աջակցությամբ՝ 

21T-6A2242 ծածկագրով գիտական թեմայի շրջանակներում: 

 

Խմբագիր՝ 

բ. գ. թ. Գևորգ Մադոյան 

 

Կ 477 «Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսությունը պատմության քառուղիներում.  

            Սիսից մինչև  Անթիլիաս», գիտաժողովի հոդվածների ժողովածու /  

             Կազմ.՝ Ա. Հարությունյան.- Եր.։  Հեղ. հրատ., 2023. - 435 էջ։ 

 

Հոդվածների ողովածուի մեջ ընդգրկված են 2022 թ. սեպտեմբերի 8-9-ը Խ. 

Աբովյանի անվան ՀՊՄՀ պատմության և հասարակագիտության ֆակուլտե-

տում կազմակերպված «Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսությունը պատմության քա-

ռուղիներում. Սիսից մինչև Անթիլիաս» խորագիրը կրող հանրապետական գի-

տաժողովի նյութերը։ Հեղինակներն իրենց հետազոտություններում անդրա-

դարձ են կատարել Մեծի Տանն Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսության պատմության 

զանազան հարցերին։ Ժողովածուի մեջ տեղ գտած հոդվածներն ունեն ինչպես 

գիտաճանաչողական, այնպես էլ գործնական-կիրառական նշանակություն: Ա-

ռաջ քաշված մի շարք հիմնախնդիրներ հայրենական պատմագիտության մեջ 

քննարկման նյութ են դարձել առաջին անգամ։ 

Ժողովածուն նախատեսված է պատմաբանների, բանասերների, Հայ Ա-

ռաքելական եկեղեցու, նրա նվիրապետական աթոռների և Հայկական Սփյուռ-

քի պատմության հարցերով հետաքրքրվողների, ինչպես նաև ընթերցողների 

լայն շրջանակների համար։ 

 

ISBN 978-9939-0-4559-7 ԳՄԴ 

© Հարությունյան Ա., 2023 

 



3 

 

 

Գիտաժողովի հանձնախումբ՝ 

պ.գ.թ., պրոֆ./պաշտ. Ավետիս Հարությունյան 

պ.գ.թ., դոցենտ Էդգար Հովհաննիսյան 

պ. գ. թ. դոցենտ Արշակ Բալյան 

պ. գ. թ. Վահագն Հարությունյան 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

  



4 

 

ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ 

ՅԱՆՈՒԱՆԷ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ ՍՐԲԱԶՆԱԳՈՅՆ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ 

Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. ԳԱՐԵԳԻՆ Բ․ ՆԵՐՍԻՍԵԱՆԻ Տ․ ԱՆՈՒՇԱՒԱՆ 

ԵՊԻՍԿՈՊՈՍ ԺԱՄԿՈՉԵԱՆԻ ՈՂՋՈՅՆԻ ԽՕՍՔԸ.......................... 8 
 

Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. ԱՐԱՄ Ա. ՎԵՀԱՓԱՌ ՀԱՅՐԱՊԵՏԻՆ ՊԱՏԳԱՄԸ 

«ԿԻԼԻԿԻՈՅ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹԻՒՆԸ ՊԱՏՄՈՒԹԵԱՆ 

ՔԱՌՈՒՂԻՆԵՐՈՒՄ․ ՍԻՍԻՑ ՄԻՆՉԵՒ ԱՆԹԻԼԻԱՍ» ԳԻՏԱԺՈՂՈՎԻՆ 

Երեւան, 8 Սեպտեմբեր 2022 .............................................. 10 
 

Շահան Արք. Սարգիսեան 

ՄԵԾԻ ՏԱՆՆ ԿԻԼԻԿԻՈՅ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹԵԱՆ ՊԱՏՄՈՒԹԵԱՆ 

(1914-1939) ՆԱԽԱՄՈՒՏ .................................................... 12 
 

Քնարիկ Աբրահամեան 

ԳՐԱԿԱՆ-ՄԱՏԵՆԱԳԻՏԱԿԱՆ ՃՇԳՐՏՈՒՄՆԵՐ «ՀԱՍԿ»-Ի ՄԻՋՈՑՈՎ

 ..................................................................................... 30 
 

Հասմիկ Ամիրջանյան 

ԱԴԱՆԱՅԻ ԹԵՄԻ ՀՈԳԵՒՈՐ ԱՌԱՋՆՈՐԴ ՄՈՒՇԵՂ ԵՊԻՍԿՈՊՈՍ 

ՍԵՐՈԲՅԱՆԻ ԳՈՐԾՈՒՆԵՈՒԹՅՈՒՆԸ 1908 1909 ԹԹ. ................. 45 
 

Արծուի Բախչինեան 

ՄԻ ԱՆՏԻՊ ՅՈՒՇԱԳՐՈՒԹԻՒՆ ԿԻԼԻԿԻՈՅ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ 

ՍԱՀԱԿ Բ. ԽԱՊԱՅԵԱՆԻ ՎԵՐԱԲԵՐԵԱԼ .................................. 62 
 

Սուրէն Դանիէլեան 

ՅԱԿՈԲ ՕՇԱԿԱՆԻ ՎԵՐՋԻՆ ՓՈՐՁԱԳՐՈՒԹԻՒՆԸ. «ԱՐԵՒԵԼԱՀԱՅ 

ԲԱՆԱՍԻՐՈՒԹԻՒՆԸ ԵՒ ԷՋՄԻԱԾԻՆ. ԳԱՐԵԳԻՆ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ 

ՅՈՎՍԷՓԵԱՆ» ................................................................... 74 
 

Օֆելյա Դարբինյան 



5 

 

ՄԵԾԻ ՏԱՆՆ ԿԻԼԻԿԻՈ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ԴՊՐԵՎԱՆՔԻ ԴԵՐՆ 

ՈՒ ՆՇԱՆԱԿՈՒԹՅՈՒՆԸ ԳԱՐԵԳԻՆ Ա ՀՈՎՍԵՓՅԱՆԻ 

ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ՏԱՐԻՆԵՐԻՆ (1943-1952 ԹԹ․) ............... 91 
 

Աելիտա Դոլուխանյան 

ՖՐԱՆՍԻԱՑԻ ՆՇԱՆԱՎՈՐ ՀԱՅԱԳԵՏ ՎԻԿՏՈՐ ԼԱՆԳԼՈՒԱՆ ՍՍԻ 

ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ՄԱՍԻՆ ............................................. 114 
 

Արմինե Եփրկյան, Խաչիկ Խամիսյան 

ԲԱԶՄԱՏԵՍԱՆԿՅՈՒՆ ՄՏԱԾՈՂՈՒԹՅՈՒՆԸ և «ԿԻԼԻԿԻՈ ՀԱՅՈՑ 

ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅՈՒՆԸ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ ՔԱՌՈՒՂԻՆԵՐՈՒՄ. ՍՍԻՑ 

ՄԻՆՉև ԱՆԹԻԼԻԱՍ» ԹԵՄԱՅԻ ԴԱՍԱՎԱՆԴՈՒՄԸ ................... 131 
 

Վազգեն Համբարձումյան 

«ԿԻԼԻԿՅԱՆ ՀԱՅԵՐԵՆԸ» ՄԻՋԻՆ ԳՐԱԿԱՆ ՀԱՅԵՐԵՆԻ 

ՆՈՐՄԱՎՈՐՄԱՆ ՏԱՐԲԵՐԱԿ (Խնդիրներ և լուծումներ) .......... 156 
 

Ավագ Հարությունյան 

ՄԱՏԹԵՈՍ ԵՊԻՍԿՈՊՈՍ ԻԶՄԻՐԼՅԱՆԸ ԿԻԼԻԿԻՈ 

ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ՊԱՏՄԱԲԱՆ ...................................... 175 
 

Ավետիս Հարությունյան, Արշակ Բալյան, Ինգա Խուրշուդյան 

ՄԵԾ ՐԱԲՈՒՆԱՊԵՏ ԹՈՎՄԱ ՄԵԾՈՓԵՑՈՒ «ՅԻՇԱՏԱԿԱՐԱՆ»-Ը 

ՈՐՊԵՍ ԿԻԼԻԿԻՈ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ 

ՍԿԶԲՆԱՂԲՅՈՒՐ .............................................................. 187 
 

Վահագն Հարությունյան 

ԿԻԼԻԿԻՈ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ՍԱՀԱԿ Բ. ԽԱՊԱՅԱՆԻ 1920 Թ. ԵՒՐՈՊԱԿԱՆ 

ՈՒՂԵՒՈՐՈՒԹՅՈՒՆԸ ՖՐԱՆՍԻԱ, ԻՏԱԼԻԱ ԵՒ ՄԵԾ ԲՐԻՏԱՆԻԱ...201 
 

Էդգար Հովհաննիսյան, Բալինտ Կովաչ 

ՍԻՐԻԱՅԻ ԵՒ ԼԻԲԱՆԱՆԻ ԵՐՈՒՍԱՂԵՄԱՊԱՏԿԱՆ ԹԵՄԵՐԻ 

ՓՈԽԱՆՑՈՒՄԸ ԿԻԼԻԿԻՈ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆԸ ԵՒ ԴՐԱ 

ՆՇԱՆԱԿՈՒԹՅՈՒՆԸ ......................................................... 225 
 



6 

 

Արման Մարտիրոսյան 

ՍԻՐԻԱՀԱՅՈՒԹՅԱՆ ԴԻՐՔՈՐՈՇՈՒՄԸ ԱԼԵՔՍԱՆԴՐԵՏԻ ՍԱՆՋԱՔԻ 

ՀԻՄՆԱԽՆԴՐԻ «ԿԱՐԳԱՎՈՐՄԱՆ» ՏԱՐԻՆԵՐԻՆ (1936-1939 ԹԹ.)

 .................................................................................... 262 
 

Արմեն Մարուքյան 

ՍՍԻ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ԿԱԼՎԱԾՔՆԵՐԸ ԵՒ ԹՈՒՐՔԱԿԱՆ 

ԻՇԽԱՆՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԿՈՂՄԻՑ ԴՐԱՆՑ ԲՌՆԱԶԱՎԹՈՒՄԸ ...... 276 
 

Հայկանուշ Մեսրոպյան 

ԳԱՐԵԳԻՆ ՀՈՎՍԵՓՅԱՆ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ ՀԱՅԵՐԵՆԱԳԻՏԱԿԱՆ 

ԳՈՐԾՈՒՆԵՈՒԹՅՈՒՆԸ ...................................................... 293 
 

Էդիկ Մինասյան 

ՀԱՅ ԱՌԱՔԵԼԱԿԱՆ ՍՈՒՐԲ ԵԿԵՂԵՑՈՒ ԳՈՐԾՈՒՆԵՈՒԹՅՈՒՆԸ ՀՀ 

ԱՆԿԱԽՈՒԹՒՅԱՆ ՏԱՐԻՆԵՐԻՆ (1991-2018 ԹԹ.) ................... 308 
 

Շահէն Յովսէփեան 

ԿԻԼԻԿԻՈՅ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹԵԱՆ ԴԵՐԸ ԻՐԱՆԱՀԱՅ ԿԵԱՆՔՈՒՄ 335 
 

Մանյա Նաջարյան 

Կ ․ՊՈԼՍԻ ԵՒ ԿԻԼԻԿԻԱՅԻ (ՍՍԻ) ՆՎԻՐԱՊԵՏԱԿԱՆ ԱԹՈՌՆԵՐԻ 

ՀԱԿԱՍՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԱՐՏԱՑՈԼՈՒՄԸ Կ. ՊՈԼՍԻ ՀԱՅՈՑ ԱԶԳԱՅԻՆ 

ԺՈՂՈՎՈՒՄ ..................................................................... 356 
 

Գայանե Ջիլավյան 

«ՀԱՆԴԷՍ ԱՄՍՕՐԵԱՅ» ՊԱՐԲԵՐԱԿԱՆԻ ԱՐՁԱԳԱՆՔԸ 

«ՄԻԱԲԱՆՈՂ ԵՂԲԱՅՐՆԵՐԻ» ԵՒ ՀԱՅ ԵԿԵՂԵՑՈՒ 

ՀԱՐԱԲԵՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻՆ ................................................. 371 
 

Սամվել Պողոսյան 

ԿԻԼԻԿԻԱՆ ԱՌԱՋԻՆ ՀԱՄԱՇԽԱՐՀԱՅԻՆ ՊԱՏԵՐԱԶՄԻ 

ՆԱԽՕՐՅԱԿԻՆ ................................................................. 384 
 

Լիլիթ Սարվազյան 



7 

 

ԿԻԼԻԿԻՈ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅՈՒՆԸ ԵՒ ՀԱՅ ԵԿԵՂԵՑՈՒ 

ՆՎԻՐԱՊԵՏԱԿԱՆ ԱԹՈՌՆԵՐԻ ՀԱՐԱԲԵՐՈՒԹՅԱՆ ԽՆԴԻՐԸ ...... 396 
 

Անի Ֆիշենկճեան (Ֆչնկջեան)  

ՄԵԾԻ ՏԱՆՆ ԿԻԼԻԿԻՈՅ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹԵԱՆ «ՀԱՍԿ» 

ԱՄՍԱԹԵՐԹԸ ԲԵՐԻՈՅ ԹԵՄԻ ԳՈՐԾՈՒՆԷՈՒԹԵԱՆ ՄԱՍԻՆ ....... 414 

 

  



8 

 

ՅԱՆՈՒԱՆԷ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ ՍՐԲԱԶՆԱԳՈՅՆ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ 

Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. ԳԱՐԵԳԻՆ Բ․ ՆԵՐՍԻՍԵԱՆԻ Տ․ ԱՆՈՒՇԱՒԱՆ 

ԵՊԻՍԿՈՊՈՍ ԺԱՄԿՈՉԵԱՆԻ ՈՂՋՈՅՆԻ ԽՕՍՔԸ 

 

Գերաշնո՛րհ սրբազան եղբայր` Շահան արք. Սար-

գիսեան,  

Խ. Աբովեանի անուան պետական մանկավարժա-

կան համալսարանի, ազնուափա՛յլ տիկ. ռեկտոր` Սրբուհի 

Գեւորգեան, գիտաժողովի՛ յարգարժան նախագահութիւն, 

սիրելի՛ ներկաներ եւ հիւրեր: 

Յանուանէ Ամենայն Հայոց շնորհազարդ Հայրապե-

տի` Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. Գարեգին Բ․ կաթողիկոսի, շնորհաւորում եմ 

Ձեզ` փոխանցելով Վեհափառ հայրապետի օրհնութիւն-

ներն ու աղօթքները «Կիլիկիոյ Հայոց կաթողիկոսութիւնը 

պատմութեան քառուղիներում. Սիսից մինչեւ Անթիլիաս» 

հանրապետական գիտաժողովի կազմակերպիչներին եւ 

մասնակիցներին:  

Հայագիտութեան օրրան հանդիսացող Հայոց Մայր 

Եկեղեցին իր գոյութեան ողջ ընթացքում յատուկ խնամքով 

եւ հոգատարութեամբ մշտապէս գուրգուրել եւ փայփայել 

է ազգային, հայրենի գիտութիւնն ու մշակոյթը, արուեստն 

ու արհեստը, մատենագրութիւնն ու ճարտարապետութիւ-

նը, լեզուն եւ գրականութիւնը, երաժշտութիւնը, պատմա-

գիտութիւնը … եւ այն ամենը, ինչը ձեւաւորում է հայրե-

նականն ու ազգայինը: Այս հանրապետական գիտաժողո-

վը միտուած է եւս մէկ անգամ վեր հանելու եւ քննական 

լոյսի ներքոյ հայեացք ձգելու մեր արժէքների, պատմա-

կան փառաւոր անցեալի եւ մեր լուսաւոր ու լուսահոգի 

նախնիների անցած՝ յաճախ փորձութիւններով լի, բայց 

ոսկեղէն ուղու վրայ՝ ինչու չէ նաեւ, պատմական անցեա-



9 

 

լին հայեացք գցելով` իմաստութեան առկայութեան դէպ-

քում դասեր քաղել լուսաւոր ապագան ճիշտ կառուցելու 

համար: Ես վստահ եմ, որ մեր ժամանակներում անչափ 

փխրուն հայագիտութիւնը` նմանատիպ գիտաժողովների, 

քննարկումների եւ հրապարակումների միջոցով, պէտք է 

էլ աւելի ամրապնդուի ու կայունանայ մեր զաւակների 

հայեցի եւ ազգային կրթութեան ու դաստիարակութեան 

համար, եւ այդ ժամանակ մեր կեանքում կը բացուեն յու-

սոյ դռներ, մեր երկրից փախ կը տայ ձմեռը եւ մեր չքնաղ 

Արմէնիոյ երկրում կը բացուեն քաղցրիկ օրեր: 

Սիրելի՛ բարեկամներ, կրկին անգամ Ամմենայն Հայոց 

Վեհափառ Հայրապետի անունից, բարի եւ արդիւնաւէտ 

ընթացք եմ մաղթում «Կիլիկիոյ Հայոց կաթողիկոսութիւնը 

պատմական քառուղիներում. Սիսից մինչեւ Անթիլիաս» 

հանրապետական գիտաժողովի բոլոր մասնակիցներին:  



10 

 

Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. ԱՐԱՄ Ա. ՎԵՀԱՓԱՌ ՀԱՅՐԱՊԵՏԻՆ ՊԱՏԳԱՄԸ 

«ԿԻԼԻԿԻՈՅ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹԻՒՆԸ ՊԱՏՄՈՒԹԵԱՆ 

ՔԱՌՈՒՂԻՆԵՐՈՒՄ․ ՍԻՍԻՑ ՄԻՆՉԵՒ ԱՆԹԻԼԻԱՍ» 

ԳԻՏԱԺՈՂՈՎԻՆ Երեւան, 8 Սեպտեմբեր 2022 

 

Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան Անթիլիա-

սի մայրավանքէն հայրապետական օրհնութեամբ եւ քրիս-

տոնէական ջերմ սիրով կ’ողջունենք Խաչատուր Աբովեանի 

անուան պետական մանկավարժական համալսարանի, 

պատմութեան եւ հասարակագիտութեան ֆակուլտետի 

կազմակերպութեամբ տեղի ունեցող «Կիլիկիոյ Հայոց Կա-

թողիկոսութիւնը Պատմութեան Քառուղիներում․ Սիսից 

մինչեւ Անթիլիաս» գիտաժողովի մասնակիցները: Բարձր 

կը գնահատենք Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան 

մօտիկ անցեալի պատմութիւնը լուսարձակի տակ բերելու 

եւ գիտական քննարկումի նիւթ դարձնելու կոչուած ներ-

կայ կարեւոր նախաձեռնութիւնը: 

Վստահ ենք, որ գիտաժողովի մասնակիցները ա-

ռարկայական ու համապարփակ մօտեցումով պիտի փոր-

ձեն ուսումնասիրել Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան առանց-

քային դերակատարութիւնը մեր պատմութեան ամենէն 

վճռորոշ տարիներուն, յատկապէս՝ Համաշխարհային Ա-

ռաջին Պատերազմի, Հայոց Ցեղասպանութեան, արեւմտա-

հայութեան եւ Կիլիկիոյ հայութեան հայրենազուրկ դառ-

նալու եւ վերընձիւղման առնչուած շարք մը հիմնահարցե-

րու ու գլխաւոր երեւոյթներու, զանոնք վերլուծելով իրենց 

պատմաքաղաքական պարունակին մէջ: 

Արդարեւ, Հայ Եկեղեցւոյ պատմական դերակատա-

րութեան եւ մասնաւորաբար Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթո-

ղիկոսութեան հաւատքի առաքելութեան եւ ազգային ծա-



11 

 

ռայութեան վերարժեւորումը Սփիւռքի յարափոփոխ պայ-

մաններուն ու մարտահրաւէրներուն դիմաց, կը նկատենք 

խիստ այժմէական ու հրամայական: Անհրաժեշտ է, որ 

հայրենաբնակ մտաւորականութիւնը եւ ժողովուրդը 

ճշգրիտ ու ամբողջական ծանօթութիւնը ունենայ Կիլի-

կեան դարաւոր Աթոռի երէկի պատմութեան ու ներկայի 

համահայկական առաքելութեան: 

Անկասկած բազմակողմանի մօտեցումներով եւ գի-

տական հայեացքով կատարուած աշխատանքը ո՛չ միայն 

նոր լոյս կը սփռէ յիշեալ տագնապալից ժամանակաշրջա-

նի մեր պատմութեան վրայ, այլեւ նոր հորիզոններ կրնայ 

բանալ համապարփակ մօտեցումով ու իրապաշտ ոգիով 

ըմբռնելու Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան առանցքային դե-

րը Հայ Եկեղեցւոյ, հայրենիքին ու ընդհանրապէս հայ ժո-

ղովուրդի կեանքին մէջ: 

Մեր օրհնութեամբ ներկայ գիտաժողովին իր մաս-

նակցութիւնը կը բերէ Կիլիկիա Մատենադարանի Տնօրէն 

Գերաշնորհ Տ. Շահան Արք. Սարգիսեան: 

Գիտաժողովի քննարկումներուն իր մասնակցութեան կող-

քին, Սրբազանը ձեզի հետ նաեւ պիտի քննարկէ հետագա-

յին Սուրբ Աթոռին հետ կատարուելիք համատեղ աշխա-

տանքներու կարելիութիւնները: 

Գիտաժողովի աշխատանքներուն կը մաղթենք լիա-

ռատ արդիւնաւորութիւն: Հայրական սիրոյ ջերմ ուղջունիւ, 

 

Աղօթարար՝  

ԱՐԱՄ Ա. ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ  

ՄԵԾԻ ՏԱՆՆ ԿԻԼԻԿԻՈՅ  



12 

 

Շահան Արք. Սարգիսեան 

ՄԵԾԻ ՏԱՆՆ ԿԻԼԻԿԻՈՅ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹԵԱՆ 

ՊԱՏՄՈՒԹԵԱՆ (1914-1939) ՆԱԽԱՄՈՒՏ 

Հիմնաբառեր՝  Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութիւն, Հայ Եկեղեցի, Աթոռ, 

Անթիլիաս, Պատմութիւն, Արխիւ: 

 

Ключевые слова: Католикосат Великого Дома 

Киликийского, Армянская церковь, Престол, Антилиас, 

История, Архив. 

  

Key words: The Catholicosate of the Great House of Cilicia, 

Armenian church, See, Antelias, History, Archive. 

 

Երկու խօսք 

 

Մեծապէս ողջունելի գիտաժողովի մը արտասանուած զե-

կոյցս, երբ հրատարակութեան կը պատրաստեմ նոյն համալ-

սարանի ժողովածուի մը համար, կրկին կը փափաքիմ շնոր-

հաւորել կազմակերպողները եւ գնահատել գիտնականներու 

թէ ուսանողներու լուրջ մասնակցութիւնը, որովհետեւ, զարմա-

նալի կերպով, Հայաստանի Հանրապետութեան տարեգրու-

թեան մէջ առաջին անգամն է որ գիտական լայն եւ լուրջ 

քննարկման առարկայ կը դառնայ Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կա-

թողիկոսութիւնն ու անոր առաքելութեան պատմական ըն-

թացքը՝ ակադեմական բեմահարթակի վրայ: 

Այս «մոռացում»ին տուն տուող այլազան պատճառներէն 

ու պատճառաբանութիւններէն անկախ, իրողութիւնը այն է որ 

հայութեան եւ անոր կրօնական-եկեղեցական ինքնութեան ու 

պատկանելիութեան ճանաչման խնդրին մէջ կարեւոր բացթո-



13 

 

ղում մը, ի վերջոյ, այս համախմբումով կը սկսի դարմանուիլ 

կամ սրբագրուիլ, որպէսզի համապարփակ, ընդգրկուն եւ ամ-

բողջական ձեւով հասկցուի Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան 

տեղն ու դերը հայութեան եւ հայ եկեղեցիին մէջ: Այս արտա-

յայտութիւնները պէտք է ընկալել դրականօրէն՝ իբրեւ գնահա-

տանք:  

Ներածութեան համար: Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան նո-

ւիրուած գիտաժողովին ներկայացուող զեկոյցը, խորքին մէջ, 

ներածական խորհրդածութիւն մըն է՝ տեսական բնոյթի եւ 

ընդհանրացում մը՝ ցարդ իրականացած եւ ապագային իրա-

կանացուելիք հետազօտութեանց համար: 

Հայ ժողովուրդի բազմաշերտ պատմութեան տարրալու-

ծումն ու վերլուծումը, նախ՝ հայ մարդուն եւ ժողովուրդին հա-

մար ինքնաճանաչման գոյութենական խնդիր է, ինքնութիւնն 

ու արմատները մոռցնող կամ ուրացնող ներկայ ժամանակնե-

րուն յատկապէս, ապա՝ մերձաւոր թէ հեռաւոր ժողովուրդնե-

րու այլաբնոյթ հետաքրքրութեանց առարկան կը շարունակեն 

մնալ հայն ու Հայաստանը: 

Հայ եկեղեցւոյ պատմութեամբ հետաքրքրուած կամ զբա-

ղած ոեւէ անհատ, վստահաբար, առաջնային պարտականու-

թիւն պիտի նկատէ, իր նիւթին վերաբերող ու ցարդ հրատա-

րակուած ձեռնարկներու (հատորային ու յօդուածային տես-

քով) ցանկագրումը, որ գիտական շրջանառութեան մէջ «աղ-

բիւրներ», «մատենագիտութիւն» կամ պարզապէս «մատենա-

գիտական ցանկ» կը կոչուին: 

Յաջորդ աշխատանքը պիտի ըլլայ, հաւանաբար, ուսում-

նասիրումը «ներածական» կամ այլ անուանումներով ծանօթ 

(յառաջաբան, երկու խօսք, բացատրողական, եւայլն) հեղի-

նակային թէ խմբագրային գրութեանց, ուր սովորաբար պատ-



14 

 

մութեան մշակման մեթոտը, մօտեցումը, ծրագիրն ու նպա-

տակը պարզուած կ’ըլլան1: 

Այս գիտաժողովին ընթացքին մենք մէկ կողմէ կը վերա-

պատմենք մեր իմացած/հաւաքած տեղեկութիւնները, միւս 

կողմէն կ’արձանագրենք նոր տուեալներով նորութիւնները, ի 

վերջոյ՝ վերահաստատելու կամ վերատեսութեան ենթարկելու 

մեզի փոխանցուած պատմագիտական ուսումնասիրութիւն-

ները: 

Զեկոյցը վերաքաղ մը կրնար ըլլալ 1914-1939 ժամանա-

կաշրջանին գրուած, հրապարակուած վաւերագիրներուն, ա-

նոնց կարեւորութեան2: Երբեմն զգուշաբար պէտք է անդրա-

դառնալ վրիպումներու, որոնք յաճախակի են, ապա՝ այսօր, 

մեր տրամադրութեան տակ գտնուող կամ մեզի հասած ար-

խիւային նիւթերուն եւ անոնց օգտագործման կարելիութիւն-

ներուն մասին: Նիւթը, սակայն, զուտ արխիւագիտական չէ, ո՛չ 

ալ վերապատումն է ժամանակաշրջանի դէպքերուն/դէմքերուն 

կամ անոնց «վերլուծումը», այլ՝ աւելի մատնանշումներ են ա-

պագային մեր ընելիքներուն հաշւոյն: 

Պատմութիւն եւ Եկեղեցի: Պատմութիւնը վերաքաղ ըն-

թերցում մըն է մօտիկ թէ հեռաւոր անցեալին տեղի ունեցած 

դէպքերու եւ մեզի հասած տեղեկութեանց ճամբով ու անոնց 

համադրումով իրադարձութեանց՝ դէպքերու եւ դէմքերու շարա-

                                                           

1  Տե՛ս Եղիայեան, Բ., Ժամանակակից Պատմութիւն Կաթողիկոսութեան Հայոց 

Կիլիկիոյ (1914-1972), Անթիլիաս, 1975, էջ 22-28: Aram I, The Armenian Church, 

An Introduction to Armenian Christianity, Antelias, 2016, pp. 11-12. R. 

Kévorkian, L. Nordiguian, V. Tachjian, Les Arméniens 1917-1939: la quête 

ďun refuge, Liban, 2006. 
2 Տե՛ս Շ. Արք. Սարգիսեան, Որբանոցէն Կաթողիկոսարան, տե՛ս «Հայերի Փրկութեան 

Գործը Մերձաւոր Արեւելքում 1915-1923 թթ.», միջազգային գիտաժողովի նիւթերի 

ժողովածու, Երեւան, 2020, էջ 296-309: 



15 

 

յար ընթացքին: Անցեալին վերաբերող որեւէ նիւթ, երբ մեզի կը 

փոխանցուի եւ կը պատմուի, բնականօրէն, առարկայական 

տուեալներու վրայ հիմնուած պարտի ըլլալ եւ ենթակայական 

մեկնութեամբ ու վերլուծմամբ վերակառուցման ենթարկուած 

կ’ըլլայ:  

Երբ կ’ընթերցենք պատմութիւնը կամ «պատմական» կո-

չուած դէպքի մը/դէմքի մը մասին գրուածները, տրամաբանու-

թեան եւ փոխանցուած աղբիւրներուն կամ վաւերագիրներուն 

համադրումին կը նայինք, որպէս մեկնութիւնը տուեալ դէպ-

քին/դէմքին, եւ բնականաբար ենթակային համակարծիք կամ 

հակակարծիք կ’ըլլանք, մեկնելով ներկայացման մեթոտէն/ե-

ղանակէն ու փաստերուն օգտագործման ձեւէն ու անոնց վա-

ւերականութեան արժէքէն: Որքան քննարկուած նիւթը ապա-

ցոյցներով հիմնաւորուած ըլլայ, այնքան մտքին կողմէ ընդու-

նելի եւ հետեւաբար իրական/ճշմարիտ կը նկատուի: Երբեմն 

վաւերաթուղթերուն փոխանցածները պարտաւորուած կ’ըլ-

լանք վերստուգել, երբ գործածած բառերն ու բացատրութիւն-

ները՝ եզրակացութիւնները «անտրամաբանական», «տարօ-

րինակ», «զարմանալի» ու յաճախ ցարդ մեր իմացած/կար-

ծածէն մեծապէս եւ բացայայտօրէն տարբեր են: 

Հայ եկեղեցւոյ հայրապետութեան կամ հովուապետու-

թեան նուիրապետական կաթողիկոսական Աթոռներէն՝ Կիլի-

կիոյ Կաթողիկոսութեան, պաշտօնական անուանումով՝ Մեծի 

Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան պատմութեան վերընթեր-

ցումը եւ նորովի ուսումնասիրութիւնը, հետազօտութիւնը, 

քննարկումը անհրաժեշտութիւն մըն է, նկատի ունենալով մէկ 

կողմէ անոր գոյատեւումը եւ հայ ժողովուրդի կեանքին մէջ իր 

առաքելութեան ծաւալումը, միւս կողմէ հայ եկեղեցւոյ դարա-

ւոր պատմութեան իսկական ու ճշմարիտ՝ ամբողջական հաս-



16 

 

կացողութեան տեսակէտէ անոր անշրջանցելի իրականութիւն 

մը ըլլալը, որուն ուսումնասիրութեամբ աւելի կը յստականայ 

եկեղեցւոյ ճշգրիտ պատկերը: Այս հաստատումը նոյնչափ ալ 

իրական է Նուիրապետական միւս Աթոռներուն առնչութեամբ: 

Հայ եկեղեցւոյ պատմութեան նիւթի զարգացման ընթաց-

քը ցոյց կու տայ, որ նախորդ երկու դարերուն, բացի հայ մա-

մուլին մէջ պատահական կերպով երեւցած յօդուածներէն, 

միայն քսանեակ մը գիրքերով հետազօտուած է, ինչ որ շատ 

քիչ է աւելի քան 1800 տարուան երթ ապրած ժողովուրդ-եկե-

ղեցւոյ եւ եկեղեցի-հաստատութեան մը համար: 

Այս պատմագիր/պատմաբան անձերուն ուսումնասիրու-

թեանց մեթոտներն ու նպատակները, առաւել կամ նուազ նոյ-

նը եղած են՝ հայ եկեղեցւոյ պատմութիւնը ներկայացնել ժա-

մանակագրական ընթացքով եւ ամփոփ պատումով, նախ՝ որ-

պէս դասագիրք հայ դպրոցին ու աշակերտութեան, յետոյ՝ այս 

նիւթով հետաքրքրուած ընթերցողներուն: Այսօր ալ շատ բան 

փոխուած չէ այս մօտեցումէն: 

Ահաւասիկ ժամանակագրական ցուցակ մը. 

1. Մելքիսեդեկ Վրդ. Մուրատեանց, Պատմութիւն Հայաս-

տանեայց Առաքելական Սուրբ Եկեղեցւոյ, Երուսաղէմ, 1872, 

վերահրատարակութիւն՝ Էջմիածին, 2011: 

2. Աբէլ Արքեպս. Մխիթարեանց, Պատմութիւն Ժողովոց 

Հայաստանեայց Եկեղեցւոյ, Վաղարշապատ, 1874: 

3. Յուսիկ Վրդ. Մովսիսեան, Հայաստանեայցս Առաքելա-

կան Ս. Եկեղեցւոյ Պատմութիւն, Վաղարշապատ, 1884, վերահ-

րատարակութիւն՝ Էջմիածին, 2008: 

4. Մեսրոպ Ծ.Վրդ. Նարոյեան, Հայ Եկեղեցւոյ Պատմու-

թիւն, ձեռագիր եւ անտիպ, Արմաշ, 1905: 



17 

 

5. Կարապետ Ծ.Վրդ. Տէր-Մկրտչեան, Հայոց Եկեղեցւոյ 

Պատմութիւն, մասն Ա., Վաղարշապատ, 1908: 

6. Աբրահամ Զամինեան, Հայոց Եկեղեցու Պատմութիւն, 

Ա. մաս, Նոր Նախիջեւան, 1908 եւ Բ. մաս, Նոր Նախիջեւան, 

1909: 

7. Գէորգ-Մեսրոպ, Պատմութիւն Հայ Եկեղեցւոյ, Ա. եւ Բ. 

հատորներ, Կ. Պոլիս, 1913 եւ 1914: 

8. Օրմանեան, Մաղաքիա Արք., Ազգապատում, Ա. հտ. Կ. 

Պոլիս, 1912, Բ. հտ. Կ. Պոլիս, 1914, Գ. հտ. Երուսաղէմ, 1927, 

վերահրատարակութիւն՝ Անթիլիաս, 2001: 

9. Բաբգէն Ա. Աթոռակից Կաթողիկոս Կիւլէսէրեան, Պատ-

մութիւն Կաթողիկոսաց Կիլիկիոյ (1441-էն մինչեւ մեր օրերը), 

Անթիլիաս, Ա. հրտ. 1939 եւ Բ. հրտ. 1990: 

10. Բիւզանդ Եղիայեան, Ժամանակակից Պատմութիւն 

Կաթողիկոսութեան Հայոց Կիլիկիոյ, 1914-1972, Անթիլիաս, 

1975: 

Մեր օրակարգային նիւթին աղերսուած գիտական կամ 

պատմագիտական առումով եւ ընդարձակութեամբ երեւցող 

երկասիրութիւններէն կը յիշենք, Մաղաքիա Արք. Օրմանեանի 

բազմահատոր Ազգապատումը1 եւ Հայոց Եկեղեցին2, Բաբգէն 

Աթոռակից Կաթողիկոս Կիւլէսէրեանի Կիլիկիոյ Կաթողիկոսաց 

Պատմութիւնը3 (թերաւա՞րտ) եւ Բիւզանդ Եղիայեանի Ժամա-

նակակից Պատմութիւն Կաթողիկոսութեան Հայոց Կիլիկիոյ4 

ծաւալուն աշխատասիրութիւնը, որոնք Հայ Եկեղեցւոյ Պատ-

                                                           

1 Տե՛ս ցուցակի թիւ 8:  
2  Հայոց Եկեղեցի, Կ. Պոլիս, 1911, որ ունի բազմաթիւ թարգմանութիւններ եւ 

հրատարակութիւններ: 
3 Տե՛ս ցուցակի թիւ 9: 
4 Տե՛ս ցուցակի թիւ 10: 



18 

 

մութեան ուսումնասիրման աստիճանաբար բարձրացող ըն-

թացքը կը յայտնաբերեն: Ասոնց կողքին յատուկ կարեւորու-

թեամբ պէտք է յիշել օտար լեզուներով մշակուած պատմու-

թիւններէն՝ Հայր Յակոբոս Իսավերտեանցի1, Լեւոն Արփիի2, 

Յակոբ Ներսոյեանի3, Տիրան Արք. Ներսոյեանի4, Գարեգին Բ. 

Սարգիսեան Կաթողիկոսի5, Սիրարփի Տէր-Ներսիսեանի6, Նի-

նա Կարսոյեանի7 եւ այլ հետազօտողներու գիտական ուսում-

նասիրութիւնները, իսկ վերջին տասնամեակին Անթիլիաս 

տպագրուած ընդարձակ The Armenian Catholicosate of 

Cilicia։ History, Mission, Treasures8, որուն պատմական 

ներածականը եւ առանձին ամփոփ ուսումնասիրութիւն մը 

կատարուեցաւ Սեդա Տատոյեանի9 կողմէ, ի վերջոյ՝ Արամ Ա. 

Վեհափառի կողմէ անգլերէնով մշակուած «Հայ Եկեղեցին» 

                                                           

1 Issaverdens, J., Armenia and the Armenians, Ecclesiastical History, vol. II, 

Venice, 1877. 
2 Arpee, L., A History of Armenian Christianity, New York, 1946. 
3 Տե՛ս H. Nersoyan, A History of the Armenian Church, 1963. 
4 Տե՛ս T.Nersoyan, Armenian Church: Historical Studies, 1966. 
5  Տե՛ս Catholicos Karekin II Sarkissian, The Armenian Church in 

Contemporary Times, Religions in Middle East, ed. A.J.Arberry, vol. I, 

Cambrige, 1969, pp. 482-520. 
6 Տե՛ս S. Der-Nersessian, The Armenians, London, 1969. 
7 Garsoïan, Nina G., L'Église arménienne et le grand schisme d'Orient. Peeters 

Publishers. 1999. Church and Culture in Early Medieval Armenia. Ashgate, 

1999. 
8 Dadoyan, Seta B. (edit.), The Armenian Catholicosate of Cilicia; History, 

Mission, Treasures, Antelias, 2015. 
9 Seta B. Dadoyan, The Armenian Catholicosate from Cilicia to Antelias, 

Antelias, 2003. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Peeters_Publishers
https://en.wikipedia.org/wiki/Peeters_Publishers
https://en.wikipedia.org/wiki/Ashgate


19 

 

հատորը1, որ կը շարունակուի թարգմանուիլ տարբեր լեզունե-

րու2: 

Աղբիւրներ եւ արխիւներ: Եթէ ընդունինք որ այս ենթա-

խորագիրին երկու բառերն ալ պարզապէս վաւերագիր ու վա-

ւերաթուղթ կը նշանակեն, մեր ուսումնասիրութիւնը անսպա-

ռելի կը դառնայ: Եթէ որդեգրուած ձեւին հետեւելով «աղ-

բիւր»ը վերապահենք հեռաւոր եւ մերձաւոր անցեալէն եկած 

պատմագրական նիւթերուն, իսկ արխիւը պահենք, սովորա-

բար, պաշտօնական նամակներուն, եկեղեցւոյ պարագային՝ 

կոնդակներուն, տեղեկագրութեանց, համաձայնագրերուն, 

սահմանադրական եւ իրաւական նշանակութիւն ունեցող 

գրութեանց, յուշագրութեանց, օրագրութեանց եւ լուսանկար-

ներուն, այն ատեն քիչ մը սեղմած կամ մասամբ սահմանա-

փակած կ’ըլլանք մեր պրպտումներուն շրջագիծը: Յիշենք, որ 

մօտիկ անցեալի պատմութեան մշակման համար նիւթերու ա-

ռատութիւնը, ծաւալային կամ քանակական չափը անհամե-

մատելի է հեռաւոր անցեալէն մեզի հասած/փոխանցուած 

տեղեկութեանց հետ, ուստի եւ շատ աւելի դժուարին է անոնց 

մշակման գործը: Ի դարու հայերուն աղերսուած դէպքերուն 

այլազանութիւնն ու անոնց ներկայացման պատմութեան ըն-

դարձակութիւնը երեւակայութենէ անդին է: 

Այս գիտաժողովը պիտի փորձէ հաւանաբար ու առանձ-

նաբար Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան պատմութիւնը լուսար-

ձակի տակ առնել, որպէս անբաժանելի եւ բնականօրէն կազ-

մաւորող մասը հայութեան եւ հայ եկեղեցւոյ պատմութեան: 

                                                           

1 Aram I, The Armenian Church, Antelias, 2017. 
2 Գիրքը անգլերէն գրուած է եւ ցարդ թարգմանուած է ֆրանսերէնի, պարսկերէնի, 

արաբերէնի, ռուսերէնի եւ հրատարակութեան մէջ է գերմաներէն թարգմանութիւնը: 



20 

 

Այստեղ կը վկայակոչեմ Բիւզանդ Եղիայեանի Կիլիկիոյ Կաթո-

ղիկոսութեան պատմական երթին իր տուած բանաձեւումը, որ 

խորապէս արտայայտողն է հաւատքի առաքելութեան, երբ կը 

գրէ. «Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան ժամանակակից պատմու-

թիւնը հարկ է դիտենք, նիւթերու անմիջական ու դրուագային 

նկարագրէն վեր, ամբողջականութեան պատկերով եւ համայն 

ազգի ու հայրենիքի կեանքի մեծ հոսանքին մէջ կատարած 

ազգաշէն ու միութենապահ դիրքին ու դերին մէջ»1: Եթէ սահ-

մանափակուինք առաջադրուած ժամանակամիջոցին մէջ՝ 

1914-1939, նկատի պէտք է ունենանք հետեւեալ հիմնական ե-

րեւոյթներն ու անոնց աղերսուած խնդիրները.- 

ա) Առաջին Աշխարհամարտը եւ Հայոց Ցեղասպանութիւ-

նը (1914-1918)2: 

բ) Ցեղասպանութեան տարիներուն Կիլիկիոյ Կաթողիկո-

սութեան աքսորական վիճակը իր ժողովուրդին հետ՝ Միջին Ա-

րեւելքի մէջ եւ յատուկ պարագան՝ 19 Յուլիս 1916 Սահակ Բ. 

Կաթողիկոսի «Կաթողիկոս-Պատրիարք» նշանակուիլը Օսմա-

նեան կայսրութեան կողմէ3: 

գ) Զինադադարն (31 Հոկտեմբեր 1918 Մունտրոսի դա-

շինք)4 ու մնացորդաց վերադարձը Կիլիկիա իր Հովուապետին 

հետ՝ Ատանա, Հայ Ազգային Միութիւն (Փետրուար-Մարտ 

1919)5: 

                                                           

1 Տե՛ս Եղիայեան Բ., նշվ. աշխ., էջ 34: 
2  Նիւթի ընդարձակութեան եւ մատենագիտական ցանկերու (օտարալեզու թէ 

հայալեզու) առատութեան պատճառով կը խուսափիմ մասնաւոր 

յիշատակութիւններ կատարել: 
3 Տե՛ս Եղիայեան Բ., նշվ. աշխ. էջ 57-66: Տե՛ս նաեւ Dadoyan, History, Mission, 

Treasures, pp. 48-54. 
4 Տե՛ս Եղիայեան Բ., նշվ. աշխ., էջ 72, 74-75: 
5 Տե՛ս անդ, էջ 69-102: 



21 

 

դ) Կիլիկիոյ յանձնումը քեմալական Թուրքիոյ եւ Կիլիկիոյ 

աստիճանական պարպումը1: 

ե) Հայրապետը առանց հայրապետանոցի՝ գաղթական 

գաղթականացած զաւակներուն հետ (25 Նոյեմբեր 1921)2: 

զ) Իննամեայ թափառումներու ժամանակաշրջան՝ Ս. Ա-

թոռին նոր կայքի փնտռտուք Միջին Արեւելքի մէջ, եւ Սփիւռքի 

մէջ հրապարակուած առաջին կամ անդրանիկ Կոնդակը (Դա-

մասկոս, 28 Փետրուար 1922)3: 

է) Սիսէն վտարանդի եւ Անթիլիաս (Լիբանան) հաստա-

տումը՝ Դպրեվանքի (բացում՝ 1930, պաշտօնական ճանաչում՝ 

1 Մարտ 1931) եւ յարակից կառոյցներու ստեղծումով4: 

ը) Կաթողիկոսութեան վերակազմակերպումը՝ Աթոռակի-

ցի ընտրութիւն եւ թեմերու կազմակերպումով5: 

թ) Նոր յարաբերութեանց մշակում՝ Ֆրանսական հոգա-

տարութեան, տեղացի՝ քրիստոնեայ եւ իսլամ պաշտօնական 

ու ժողովրդային շրջանակներու հետ, Հայրապետին եւ Կաթո-

ղիկոսարանին ճանաչումը որպէս գաղութահայ համայնքային 

կեդրոն6: 

                                                           

1 Տե՛ս անդ, էջ 103-129: 
2 Տե՛ս անդ, էջ 131-169, 207-216: 
3 Տե՛ս անդ, էջ 211-214: Hovhannisyan E., “The Restoration of the Catholicosate 

of the Great House of Cilicia After Exile”, Quaestio Rossica, vol. 10, 2022, No 

4, p. 1274-1287. 
4 Տե՛ս Եղիայեան Բ., նշվ. աշխ., էջ 337-338, 343-373, 398-404: 
5 Տե՛ս անդ, էջ 312-321, 279-309: Ձեռքի տակ ունինք՝ Շահէ Արք. Գասպարեանի արխիւէն, 

1931ին պատրաստուած, 65 մեքենագիր էջերէ, հարցում պատասխաններով Կիլիկիոյ 

թեմերու վերաբերող անտիպ Տեղեկագիր մը: 
6 Տե՛ս Եղիայեան Բ., նշվ. աշխ., էջ 216-225 եւ հոն հրապարակուած պաշտօնական 

վաւերաթուղթերը: Տե՛ս Les Arméniens, pp. 93, 97-111. 



22 

 

ժ) Հայկական եկեղեցական թէ քաղաքական յարաբերու-

թեանց վերադասաւորում՝ Նուիրապետական Աթոռներու1: 

ժա) Վախճանումը հիմնադիր երեքին՝ Շահէ Արք. Գասպա-

րեանի (26 Նոյեմբեր 1935), Բաբգէն Աթոռակից Կաթողիկոսի 

(Հինգշաբթի 9 Յուլիս 1936) եւ Սահակ Բ. Վեհափառ Հայրա-

պետին (8 Նոյեմբեր 1939), որոնց պիտի միացնենք Պետրոս Ա. 

Սարաճեան Կաթողիկոս (30 Մայիս՝ ընտրութիւն, 2 Յունիս՝ օ-

ծում եւ 28 Սեպտեմբեր 1940): Յիշենք ժամանակակից երկու 

մեծ դէմքերու վախճանիլը՝ Խորէն Ա. Մուրադբէկեան Կաթողի-

կոս յԷջմիածին (6 Ապրիլ 1938) եւ Թորգոմ Արք. Գուշակեան 

Պատրիարք յԵրուսաղէմ (10 Փետրուար 1939)2: 

Արխիւներու արժէքը լաւապէս հասկցած ըլլալով եւ անոնց 

պատմական թէ իրաւական կարեւորութեան գիտակցութեամբ 

Սահակ Բ. Խապայեան Հայրապետը աքսորական կամ գաղ-

թական, իր չունեցած ոսկիներուն փոխարէն տեղէ տեղ փո-

խադրած է իր կաթողիկոսութեան դիւանի նշանաւոր ինը 

տետրակները «ընդ հուր, ընդ սուր եւ ընդ ջուր»3: 

Այս բոլորին առնչուած արխիւային բազմատեսակ նիւթեր 

ներառուած են Կիւլէսէրեանի, բայց յատկապէս ու մանաւանդ 

Եղիայեանի ստուարածաւալ ուսումնասիրութեանց մէջ4, գրեթէ 

                                                           

1 Տե՛ս Եղիայեան Բ., նշվ. աշխ., էջ 283-309, 413-419: 
2 Տե՛ս անդ, էջ 452-458, 478-488, 523-528: 
3  Սահակ Կաթողիկոսի նամականիին մասին Եղիայեան կը գրէ. «վշտաբեկ 

Կաթողիկոսէն մնացած են ի՛ր իսկ ձեռագրովը գրուած թղթակցութեանց 

պատճէնները, լման 9 հատորներու մէջ ամփոփուած, իւրաքանչիւրը 500-ական էջ 

(թիւ 2-ը՝ 1.000 էջ), ընդամէնը 5.000 ձեռագիր էջերու վկայագրութիւն մը թանկագին» 

(անդ, էջ 37-38): Տե՛ս Շահինեան Գ., Սահակ Բ. Եւ Բաբգէն Ա. Կթողիկոսներու 

Թղթակցութիւնը, ՀԱՍԿ, ԿԷ. Տարի 1998, էջ 144-145: 
4 Տե՛ս Եղիայեան Բ., նշվ. աշխ., արխիւային նիւթերու ցանկը՝ «Մատենացանկ»-ը, էջ 

929-934: 



23 

 

սպառիչ կերպով, սակայն ամէն ինչ ըսուա՞ծ եւ աւարտա՞ծ է ... 

անկասկած ո՛չ, բայց հիմնական կերպով պատմութեան պար-

բերականացման ճանապարհը բացուած է, զորս կարելի է այլ 

դիտանկիւններէ բարեփոխել, վերատեսութեան ենթարկել եւ 

գուցէ նորերը առաջարկել1: 

Անկասկած հետաքրքրական պիտի ըլլայ համեմատու-

թիւն կատարել 1914-1936/39 ժամանակամիջոցի պատմու-

թեան, նախ՝ Կիւլէսէրեան եւ Եղիայեան, ապա՝ արխիւային 

նոր նիւթեր «Վաւերագրեր»-ուն, Անթիլիասի Արխիւներուն մի-

ջեւ, յետոյ՝ անտիպ հայկական թէ օտար վաւերագրեր ու ի 

վերջոյ զանոնք դիտել կամ վերամտածել համաշխարհային 

պատմութեան նորագոյն վերլուծումներու շրջագիծին մէջ: 

Մենք ա՛յս ճանաչումով, գիտակցութեամբ ու հպանցիկ 

ներկայացումին յաջորդող ժամանակաշրջանին յայտնաբերո-

ւած արխիւային նիւթերով կրնանք լուսաբանել բազմաթիւ կէ-

տեր, հայկական եւ օտար արխիւներէ լոյս ընծայուող նիւթե-

րով կրնանք վերամշակել այլազան երեսները Կիլիկիոյ Կաթո-

ղիկոսութեան պատմութեան, որոնց մասին հետեւեալ նշում-

ներ/յիշեցումները անհրաժեշտ կը նկատեմ. 

Բիւզանդ Եղիայեանի պատմական գիրքը լոյս ընծայուե-

ցաւ 1975ին եւ կ’ընդգրկէ 1914էն 1972 թուականները2: Այս գիր-

քէն ետք Հայաստանի Հանրապետութեան մէջ (սովետական, 

բայց մանաւանդ վերանկախացումէն սկսեալ) լոյս ընծայուե-

ցան եւ կը շարունակուին, արխիւային բաւական հետաքրքրա-

կան նորութիւններ, որոնց համեմատական ուսումնասիրու-

թիւնները նոր կը սկսին կամ պէտք է սկսիլ: Այստեղ կարեւո-

                                                           

1 Տե՛ս Aram I, The Armenian Church, pp. 22-24. 
2 Տե՛ս ներկայ յօդուածի ծանօթ. 1: 



24 

 

րութեամբ կը յիշենք Սանդրօ Բէհբուդեանի անունը եւ իր Վա-

ւերագրեր Հայ Եկեղեցւոյ Պատմութեան ցարդ հրատարակո-

ւած 15 կամ 16 հատորները1: Ազգային Արխիւի գիտաշխատող 

Գոհար Աւագեանը եւ Գարեգին Ա. Յովսեփեանի նամակնե-

րուն հրատարակութիւնը2: Մաշտոցեան Մատենադարանը իր 

Արխիւներուն դասաւորման եւ հայ եկեղեցւոյ առնչուած նիւ-

թերու ցանկագրումը կը կատարէ, որոնք անկասկած պիտի 

հրապարակուին եւ նոր լոյս պիտի սփռեն հայ եկեղեցւոյ 

պատմութեան վրայ3: 

Ինչ կը վերաբերի Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսու-

թեան արխիւներուն, հետեւեալ տեղեկութիւնները կրնանք ար-

ձանագրել: Կաթողիկոսարանը, որպէս ապրող՝ գործող, ծա-

ռայող եւ ընդարձակուող հաստատութիւն, Անթիլիաս հաս-

տատման օրերէն իր Դիւանատունը ունեցեր է եւ արխիւները 

(լայն առումով) հոն յատուկ կերպով դասաւորուած են: Փաս-

տօրէն գոյութիւն ունին «հին» եւ «նոր» շրջաններու արխիւա-

յին նիւթեր: 1984-85ին առաջին փորձ մը կատարուեցաւ վերա-

դասաւորել զանոնք: Փաստօրէն Արամ Ա. Վեհափառի օրերուն 

արխիւները ունեցան իրենց մնայուն վայրը, արդիական դա-

սաւորման ենթարկուեցան (տեղական ուժերով եւ ՀՀ Ազգա-

                                                           

1 Տե՛ս Վաւերագրեր Հայ Եկեղեցու Պատմութեան (1921-1938 թթ., գիրք Ա., Կազմ․ Ս. 

Բէհբուդեան, Երեւան, 1994: Տե՛ս ամբողջական ցանկը գիրք ԺԳ., էջ 711: 
2 Տե՛ս Գ. Աւագեան, Գարեգին Ա. Յովսէփեան Կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ, 

փաստաթուղթերու եւ նիւթերու ժողովածու, Ա. հտ. Էջմիածին, 2017, Բ. հտ. Անթիլիաս, 

2017: 
3 Այս իմաստով արդէն նոր լոյս ընծուեցաւ Ատանայ թեմի արխիւներուն վերաբերող 

հատոր մը՝ Անթիլիասի մէջ: Տե՛ս Մաշտոցեան Մատենադարանի կայքէջի արխիւներու 

բաժինը՝ https://matenadaran.am/: 



25 

 

յին Արխիւի աշխատակիցներու մասնակցութեամբ)1: Վանա-

կան կանոնագրութեան համաձայն Արխիւատունը «Տեսչու-

թիւն» մըն է եւ ունի իր պատասխանատու տեսուչը: Այսօրո-

ւան տեսուչը Հոգշ. Տ. Վիգէն Վրդ. Տալգլըճեանն է: Արխիւները 

թուայնացման, թէեւ դանդաղ, ընթացքի մէջ են: Վեհափառ 

Հայրապետի թելադրութեամբ երիտասարդ միաբաններ 

1914էն սկսեալ հայ եկեղեցական առաջնորդներու, ազգային 

գործիչներու եւ կազմակերպութեանց վերաբերող վաւերա-

թուղթեր (նամակ/տեղեկագիր) կը մուտքագրեն եւ կ’ուսում-

նասիրեն, որպէս «Վարդապետական Աւարտաճառ»: «Հասկ» 

պաշտօնաթերթը անդրադարձներ ունի Արխիւատան գործու-

նէութեան առնչութեամբ2: Ցայսօր ուղղակի Արխիւէն նամակ-

ներու հինգ ժողովածուներ լոյս ընծայուեցան՝ Սահակ Բ. Խա-

պայեանի, Բաբգէն Ա. Կիւլէսէրեանի, Պետրոս Ա. Սարաճեանի, 

Գարեգին Ա. Յովսէփեանի եւ Խորէն Ա. Մուրադբեկեանի դի-

ւան/նամականիէն3: «Հասկ»ին մէջ երբեմն կը հրատարակո-

ւին տարբեր բնոյթի արխիւային յուշագրական անտիպ նիւթեր 

եւ վաւերաթուղթեր: Արխիւատան մէջ, գիտաժողովի առաջադ-

րած ժամանակահատուածին առնչուած գլխաւոր դէմքերու 

նամակ/արխիւային նիւթերէն, բացի վերոյիշեալներէն, Մաղա-

քիա Արքեպս. Օրմանեան, Շահէ Արք. Գասպարեան, Փարէն 

Արք. Մելքոնեան, Խադ Արք. Աջապահեան եւ Եղիշէ Արք. Կարո-

                                                           

1 Տե՛ս «Անթիլիասի Արխիւատունը Վերադասաւորման Ընթացքի մէջ», «ՀԱՍԿ», ՀԵ. 

տարի, 2006, էջ 481-482: 
2 «ՀԱՍԿ»-ի էջերուն եւ տարբեր առիթներով (1940 թուականէն մինչեւ օրս) բազմաթիւ 

տեղեկութիւններ կը գտենք արխիւներու մասին՝ յօդուած կամ տեղեկանք: 
3 Տե՛ս Կաթողիկոսարանի հրատարակութեանց ցանկը՝  

   https://ciliciabookstore.com/: 



26 

 

յեան, ազգային ժողովականներ կամ աշխարհական գործիչ-

ներ մեծաթիւ վաւերաթուղթեր1: 

Սակայն, Հայ Եկեղեցւոյ եւ Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողի-

կոսութեան նոր ժամանակներու պատմութեան աղերսուած 

հսկայական արխիւներ ցարդ անհասանելի կը մնան (այլա-

տեսակ պատճառներով) տարբեր կեդրոններու դարակներուն 

մէջ, ինչպէս՝ Կ. Պոլսոյ եւ Երուսաղէմի Պատրիարքութեանց, 

Միջին Արեւելքի երբեմնի հայահոծ կեդրոններուն (Հալէպ, 

Դամասկոս, Պէյրութ, Գահիրէ, Նիկոսիա, Աթէնք մինչեւ Փարիզ 

եւ անդին), թեմերուն, կազմակերպութեանց մօտ, տեղական 

հայկական եւ օտար մամուլի էջերուն, պետական եւ կառա-

վարական հաստատութեանց մէջ, զորս պեղող ու պրպտող 

անձերու եւ աչքերու կը սպասեն: 

Եզրակացութեան համար: Այս զեկոյց-յօդուածով կը 

փորձեմ աւելի հետաքրքրութիւն քան սովորական առումով եզ-

րակացութիւն հասնիլ: Առաջարկային ձեւով հետեւեալ կէտերը 

կը փափաքիմ ընթերցողներու ուշադրութեան յանձնել. 

1.Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան պատմութիւնը 

հայութեան եւ հայ Եկեղեցւոյ մէկ եւ անբաժան պատմութիւնն 

է: Հայոց հայրապետութիւնը կաթողիկոսական երկու Աթոռնե-

րու կը վերածուի, երբ 1441 թուականին Էջմիածնի մէջ նոր կա-

թողիկոսի ընտրութիւն կը կատարուի եւ Սիս ու Էջմիածին զու-

գահեռաբար իրենց քրիստոսահաստատ եւ առաքելահիմն ա-

ռաքելութիւնը կը կատարեն: Հայոց Ցեղասպանութեան հետե-

ւանքով եւ Կիլիկիոյ պարպումով Կիլիկիոյ Ս. Աթոռը աքսորա-

կան կու գայ նոր հայք հաստատելու Միջերկրականի արեւե-

                                                           

1 Տե՛ս Շահինեան Գ., «Օրագիրներ Կաթողիկոսարանի Արխիւներուն մէջ», «Հասկ», ԿԸ. 

Տարի 1999, էջ 733-737: 



27 

 

լեան կողմը՝ Անթիլիասի (Լիբանանի) մէջ: Նուիրապետական 

կաթողիկոսական զոյգ աթոռները կը շարունակեն հայ ժողո-

վուրդին մատուցել իրենց ծառայութիւնները: 

2.Հաւաքական պատմութիւն մշակելու համար պէտք է 

գիտնական լրջութեամբ մօտեցում ունենալ: Վերլուծման հիմ-

քը կամ մեթոտը ընդունիլ՝ անկախ անհատական, գաղափա-

րական ու քաղաքական հայեացքներէ, կամ կանխակալ ու նա-

խատրամադրեալ կարծիքներէ՝ պատմութեան «ըստ կամս» 

մեկնութեան մոլութիւններէ: 

3.Արխիւագիտական մեր ներկայ վիճակին նայելով, անհ-

րաժեշտ է որ աղբիւրներու քննական-համեմատական հրա-

տարակութեանց համակարգուած աշխատանոց մը հաստա-

տուի (հաստատութենական առումով), եւ միջացանցա-

յին/համացանցային դրութեան ստեղծումով այժմէականացո-

ւի հայ եկեղեցւոյ պատմութեան ուսումնասիրումն ու դասա-

ւանդումը: 

4.Այս գիտաժողովը ցոյց տուաւ, որ անհրաժեշտ է, պատ-

մագիտական դիտանկիւն, յստակացումներ կատարել գործա-

ծուող կամ օգտագործուող որոշ եւ մասնագիտական բառերու, 

եզրերու եւ դարձուածներու, որոնք տարակարծութեանց դուռ 

կը բանան: 

5.Գիտաժողովի կայացումը եթէ նկատենք Մեծի Տանն Կի-

լիկիոյ Կաթողիկոսութեան պատմութեան որոշ ժամանակա-

հատուածի վերընթերցման փորձ, ուրեմն մենք կատարեցինք 

նախերգանքը Հայ Եկեղեցւոյ եւ նուիրապետական Աթոռներու 

պատմութեան վերաքննութեան եւ նորովի ներկայացման: 

Ճանապարհը բա՛ց է եւ երկա՜ր՝ հասնելու պատմական ի-

րականութեան: 

 



28 

 

ВВЕДЕНИЕ ИСТОРИИ КАТОЛИКОСАТА  

ВЕЛИКОГО ДОМА КИЛИКИЙСКОГО (1914-1939) 

 

Архиепископ Шаан Саркисян 

 

РЕЗЮМЕ 

Автор статьи рассматривает ряд теоретических вопро-

сов истории католикосата Киликийского и делает ряд 

обобщений, касающихся истории католикосата периода 

1914-1939 гг. Автор анализирует опубликованные историо-

графические исследования, связанные с историей като-

ликосата Киликийского. Обсуждаются также архивы Като-

ликосата Киликийского и их роль в исследовании истории 

католикоса. В статье также обозначен ряд вопросов и 

проблем для дальнейших исследователей истории Кили-

кийского католикосата. 

 

AN INTRODUCTION OF THE HISTORY OF 

CATHOLICOSATE OF CILICIA (1914-1939) 

 

Archbishop Shahan Sarkissian 

 

SUMMARY 

The author of the article discuss a number of theoretical 

issues of the history of the Catholicosate of Cilicia, and 

makes a number of generalizations concerning to the 

history of Catolicosate in the period from 1914-1939. The 

author analysis published historiographical researches 

connected with history of Catholicosate of Cilicia. The 

archives of the Catholicosate of Cilicia and their role in 

researching the history of the Catholicos are also discussed. 

The article also outlines a number of issues and problems 

for further researchers of the history of the Catholicosate of 

Cilicia. 



29 

 

 

Գերշ. Տ. Շահան Արք. Սարգիսեան, Մեծի Տանն Կիլիկիո 

Կաթողիկոսության «Կիլիկիա» Մատենադարանի տնօրեն: Գի-

տական հետաքրքրությունների շրջանակը՝ Հայոց եկեղեցու և 

Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողիկոսության ժամանակակից 

պատմության հարցեր.  arekagan1@gmail.com 

 

Архиепископ Шаан Саркисян, Директор библиотеки 

«Киликия» Католикосата Великого Дома Киликийского. 

Сфера научных интересов: Вопросы истории Армянской 

Церкви и новейшей истории Католикосата Великого До-

ма Киликийского.  arekagan1@gmail.com 

 

Archbishop Shahan Sarkissian, The director of the “Ci-

licia” Library of the Great House of Catholicosate of Cilicia. 

Scope of Academic interests: Issues of the history of the 

Armenian Church and the contemporary history of the 

Catholicosate of the Great House of Cilicia.  

arekagan1@gmail.com 

  

mailto:arekagan1@gmail.com
mailto:arekagan1@gmail.com
mailto:arekagan1@gmail.com


30 

 

Քնարիկ Աբրահամեան 

ԳՐԱԿԱՆ-ՄԱՏԵՆԱԳԻՏԱԿԱՆ ՃՇԳՐՏՈՒՄՆԵՐ «ՀԱՍԿ»-Ի 

ՄԻՋՈՑՈՎ 

 

Հիմնաբառեր՝ «Հասկ» ամսաթերթ եւ տարեգիրք, մատենագիտական 

ճշգրտումներ, գրապատմական հարցադրումներ, ձեռագիր, հանելուկ, 

նամականի, ծածկանուն։ 

 

Ключевые слова: ежемесячная газета и Ежегодник «АСК», 

библиографические уточнения, литературно-исторические 

вопросы, рукопись, загадка, письмо, псевдоним. 

 

Key words: “Hask” monthly and annual, bibliographical 

adjustments, literary-historical questions, manuscript, mystery, 

correspondence. 

 

Ամէն մի մատենագիտական յաւելում, բնականօրէն, 

գալիս է լրացնելու արդէն եղածը, որ շատ յաճախ երկար 

ու ձիգ տարիների պրպտումների արդիւնք է: Այս առումով 

խիստ բնութագրական է Յակոբ Օշականի մէկ հաստա-

տումը, թէ «տարիներ կը հաւաքենք, կը շինենք, կը հաւա-

տանք վերջնական արդիւնքներու` մեր աշխատանքին ու 

ահա նոր աւերակէ մը բուսնող թիւ մը, անուն մը, գիր մը 

կու գան մեզի ըսելու իրենց սառն դատավճիռը մեր չարա-

չար սխալանքէն, կորանքէն։ Ի՜նչ անհուն գերեզմաննոց-

ներ են ձեռագիրներու մատենադարանները, որոնց պե-

ղումը մեր մէջ հազիւ թէ սկսած է»1։ 

                                                           

1  Յ․ Օշական, Արեւելահայ բանասիրութիւնը եւ Էջմիածին. Գարեգին Կաթողիկոս 

Յովսէփեան, Անթիլիաս, 1948, էջ 56:  



31 

 

Ուղիղ 90 տարի առաջ Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկո-

սութեան «Հասկ» պաշտօնաթերթը առաջին իսկ թիւով 

խոստանում էր, որ «կրօնական, գիտական եւ այլն, նիւ-

թեր ալ պիտի բովանդակէ... իր տրամադրելի մասերուն 

մէջ»1: Նկատենք, որ ի սկզբանէ հիմնականում կրօնական 

բնոյթի բանաստեղծութիւնների կողքին (Գամեր Պասմա-

ճեան, Նշան Խօշաֆեան, Արսէն Երկաթ, Նորայր Պօղա-

րեան, Լեւոն Վարդան, Դերենիկ Փօլատեան, Կորիւն Վար-

դապետ Գոճապապեան) յետագայում տեսնում ենք նաեւ 

զուտ քերթողական մուտք (Լեւոն Էսաճանեան, Վահէ-Վա-

հեան, Վահան Թէքէեան, Գէորգ Գանտահարեան, Մուշեղ 

Իշխան, Զարեհ Մելքոնեան, Յ. Գեղարդ, Աբրահամ Ալի-

քեան, Շահանդուխտ), այդ թւում եւ արեւելահայ բանաս-

տեղծներ՝ Յովհաննէս Թումանեան, Աւետիք Իսահակեան, 

Սիլուա Կապուտիկեան, Յովհաննէս Շիրազ2 եւ ուրիշներ, 

իսկ արդէն 1936-ի համարներից երեւան են գալիս հայ 

գրականութեան տարբեր շրջաններին վերաբերող գրակա-

նագիտական եւ բանասիրական բնոյթի յօդուածներ: 

«Հասկ» ամսաթերթի ու տարեգրքի բաւական ստուար 

նիւթից այս աշխատանքում առանձնացուած են միայն 

գրապատմական եւ մատենագիտական տեսանկիւնից նոր 

իրողութիւններ պարզող թղթակցութիւնները` միաժամա-

նակ բաւարարուելով արձանագրողի դերով, ձգտելով 

զերծ մնալով գնահատութիւններից: 

Իւրաքանչիւր դէպքի համար հիմնականում նկատի են 

առնուած առաւել բնորոշ մէկ-երկու օրինակ՝ շարադրան-

քում նիւթերը դասաւորելով քննարկուող հեղինակների եւ 

                                                           

1 «Հասկ» ամսաթերթ, պաշտօնական հրատարակութիւն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան, 

Անթիլիաս, 1932, Ա տարի, Յունուար, թիւ 1, էջ 1:  
2 Թուարկման մէջ զանց են առնւում բանաստեղծների որակական տարբերակումները:  



32 

 

գրապատմական երեւոյթների ժամանակագրական կար-

գով: Միաժամանակ պիտի նշել, որ բանասիրական քննու-

թիւնը իւրաքանչիւր նոր տուեալի կամ յաւելումի պարա-

գայում կարող է ուսումնասիրութեան առանձին դաշտ բա-

ցել, ուստի սահմանափակուել ենք ուղղակի նիւթերի 

շրջանառութեամբ: 

Այսպէս, Ն. Վ. Ծովական ստորագրութեամբ Նորայր 

Վարդապետ Պօղարեանը հրատարակել է «Ն. Շնորհալիի 

հանելուկներէն» վերտառութեամբ 13 կտոր1, ըստ Երուսա-

ղէմի Սրբոց Յակոբեանց վանքի ձեռագրատան թիւ 1447 

գրչագրի, որոնցից եւ ոչ մէկը չի տպագրուել «Բանք չա-

փաւ» հատորում (Վենետիկ, 1830): Բանասիրական 

պրպտումները, սակայն, նորագոյն շրջանում պարզում են 

հետեւեալ պատկերը: Ասատուր Մնացականեանի կազմած 

«Հայ միջնադարեան հանելուկներ (Ե-ԺԸ դդ.)» ժողովածո-

ւում տեղ են գտել հետեւեալ ինը կտորները՝ «Նաւ», «Գիրք, 

«Ձուկն, «Ենովս», «Մովսէս», «Լուսաւորիչն» («Գրիգոր Լու-

սաւորիչ»), «Ղազար», «Սաղմոսարան» («Սաղմոս»), «Կան-

թեղ»: Իսկ ահա մնացեալ չորսից երկուսը՝ «Մկրատ» եւ 

«Օձ», պատկանում են Յովհաննէս Ծործորեցուն, մէկը՝ «-

Ծովն»՝ Գէորգ Երզնկացուն, վերջինը՝ «Պօղոս»ը՝ Աբրահամ 

Դռնարարին: 

1943-ի համարներից մէկում նորից Նորայր Պօղարեա-

նի աշխատակցութեամբ լոյս է տեսել «Անտիպ տաղ մը 

Խեւ Յովհաննէս Թլկուրանցիէն» թղթակցութիւնը՝ հանո-

ւած Սրբոց Յակոբեանց Մատենադարանի թիւ 1647 գրչագ-

րից2: 1958-ին այս տաղը հեղինակը ներառել է իր պատ-

րաստած «Տաղագիրք»ի մէջ, «Խրատ պիտանի» խորագրով: 

                                                           

1 «Հասկ», 1944, ԺԳ տարի, Մայիս-Յունիս, թիւ 5-6-7, էջ 89:  
2 Նոյնը, 1943, ԺԲ տարի, Մայիս-Յունիս, թիւ 5-6, էջ 230-231:  



33 

 

Նկատենք, որ այն չի ներառուել Էմմ. Պիւազեանի աշխա-

տասիրութեամբ աւելի ուշ՝ 1960-ին Երեւանում հրատարա-

կուած «Տաղեր» հատորում: 

«Հասկ»ը ըստ էութեան նաեւ Կիլիկիոյ Կաթողիկոսու-

թեան մատենադարանի ձեռագրերի ուսումնասիրութեան 

արդիւնքներն է ամփոփում, որոնցից մէկ օրինակը թիւ 5, 6 

եւ 7 ձեռագրերի հիման վրայ ներկայացնում է Վարդան 

Վարդ. Տէմիրճեանի աշխատասիրութեամբ 1959-1962 թթ. 

լոյս տեսած «Մարտիրոս Արքեպիսկոպոս Ուռօմանեցի. տա-

ղասաց, բարոյախօս եւ նուիրակ Ս. Էջմիածնի (ԺԸ դար)» յօ-

դուածաշարը, որին իբրեւ արդիւնք շուրջ մէկ տասնամեակ 

անց լոյս է տեսել «Տաղասաց Մարտիրոս Արքեպիսկոպոս 

Ուռօմանեցի. կեանքն ու գործունէութիւնը» հատորը: 

Մատենագիտական ուշագրաւ դրուագներից մէկն էլ, 

արդէն նոր շրջանի համար, վերաբերում է Յովհաննէս 

Թումանեանի «Հա՛յր Գարեգին, մենք երեքով» բանաստեղ-

ծութեան ստեղծագործական ու հրատարակութեան պատ-

մութեանը, ինչի կարեւորութիւնն ընդգծում է ինքը՝ Գարե-

գին Կաթողիկոս Յովսէփեանցը՝ «Յովհաննէս Թումանեանի 

անտիպ մի քերթուածը»ին յաջորդող բաւական ծաւալուն 

գրութեան մէջ, թէ «Հրատարակելով Յովհաննէս Թումա-

նեանի երգիծական այս գեղեցիկ քերթուածը... անհրա-

ժեշտ ենք համարում բացատրել եւ նորա ծագման հանգա-

մանքները, որ կարեւոր է բանաստեղծի տաղանդի գնա-

հատութեան տեսակէտով»1: Իսկ այդ հանգամանքը Հայր 

Ղեւոնդ Ալիշանի յիշատակին պատշաճ կերպով արձագան-

գելու անհրաժեշտութիւնն էր մի ժամանակ, երբ ինքը 

                                                           

1 Նոյնը, 1945, ԺԵ տարի, Նոյեմբեր-Դեկտեմբեր, թիւ 11-12, էջ 217:  

       Աւելին՝ ամսագիրը դեռ նախորդ թուով ծանուցում էր այս բանաստեղծութեան 

հրատարակութեան մասին (Նոյնը, 1945, Օգոստոս-Հոկտեմբեր, թիւ 8-9-10, էջ 167): 



34 

 

Թիֆլիսում առաջնորդական փոխանորդի պաշտօն էր կա-

տարում: Քերթուածի տպագրութեան այս բաւական տպա-

ւորիչ ճանապարհը, սակայն, զանց է առնուած Թումանեա-

նի 1950-ին լոյս տեսած «Երկերի ժողովածու»ի առաջին 

հատորում, որտեղ խորագրուած է «<Էքսպրոմտ>», եւ որի 

ծանօթագրութիւններում նշւում է, թէ «տպագրւում է առա-

ջին անգամ, ձեռագրից»1: Բանաստեղծութեան գրութեան 

օր նշւում է Նոյեմբերի 19-ը, ինչը ճշդւում է նաեւ ինքնագ-

րի միջոցով2: Նոյնը մօտաւորապէս համանման բովանդա-

կութեամբ, միայն ԳԱԹ ձեռագրի ֆօնդի յիշատակութեամբ, 

տեղ է գտել նաեւ ակադեմիական առաջին հատորում եւ 

անցել 2018-ի վերախմբագրուած հրատարակութիւն: Ն-

շենք նաեւ, որ փոքր-ինչ տարբեր են Գարեգին Կաթողիկո-

սի վկայութիւնը եւ գրքերի ծանօթագրութիւններում բերո-

ւածը: Առաջին դէպքում ըստ էութեան կաթոլիկ եւ առաքե-

լական համայնքների միասնական մօտեցումների անհրա-

ժեշտութիւնն է շեշտւում, մինչդեռ երկրորդ պարագային 

որոշակի բաժանարար գիծ է նկատւում: Գարեգին Կաթո-

ղիկոսը յիշում է, որ հոգեհանգստեան արարողութեան հա-

մար իր մօտ եկած երեք պատգամաւորներից մէկը Թումա-

նեանն էր, միւսը՝ Շիրվանզադէն, երրորդին դժուարանում 

է մտաբերել, իսկ գրքում ճշդւում է, որ խօսքը իրաւաբան 

Գէորգ Մելիք-Ղարագէօզեանի մասին է: 

Այս բանաստեղծութեան, նոյն «Հասկ»ի էջերում «Լու-

սաւորչի կանթեղը» բալլադի տպագրութեան եւ Յովհան-

նէս Թումանեանի թանգարանի բացման առթիւ Նուարդ 

Թումանեանի աշխատակցութեան մասին վկայութիւնները 

                                                           

1 Յովհ․ Թումանեան, Երկերի ժողովածու, հատոր Առաջին․ բանաստեղծութիւններ, 

լեգենդներ, բալլադներ, առակներ. 1881-1922, Երևան, 1950, էջ 730:  
2 ԳԱԹ, Թումանեանի ֆօնդ, թիւ 81: 

Մինչդեռ Գարեգին Կաթողիկոսը վկայում է նոյեմբերի 23-ը։ 



35 

 

բացակայում են նաեւ «Յովհաննէս Թումանեան. մատենա-

գիտութիւն» (1960, Էդուարդ Ջրբաշեանի խմբագրու-

թեամբ) եւ «Յովհաննէս Թումանեանի կեանքի եւ ստեղծա-

գործութեան տարեգրութիւն. 1869-1908» (2010, Վլադիմիր 

Կիրակոսեանի խմբագրութեամբ) հատորներում: «Հայր 

Գարեգին…»ի մասին մատենագիտական մեզ յայտնի միակ 

վկայութիւնը կարդում ենք «Հասկ»ի շուրջ բաւական սուղ 

տեղեկատուութիւն պարունակող «Հայ պարբերական մա-

մուլի բիբլիօգրաֆիա․ 1900-1956» աշխատութեան մէջ1: 

Յաջորդը վերաբերում է Արշակ Չօպանեանի՝ Գարե-

գին Ա. Յովսէփեան Կաթողիկոսին յղուած նամակից հա-

տուածին2, ուր յայտնում է ֆրանսիացի պատմաբան Ռենէ 

Գրուսէի Հայաստանի մասին աշխատութեան, իր թելադ-

րանքների եւ յետագայ անելիքների, այդ թւում եւ՝ «Վար-

դենիք»ի շարադրելիք երեք հատորների մասին: Այս յօդո-

ւածի յանձնառութիւնից դուրս է նամակում արծարծուած 

խնդիրների մանրամասն բանասիրական քննարկումը: 

Միայն արձանագրենք, որ նամակը գրուած պիտի լինի 

հաւանաբար 1947-ին, որովհետեւ ակնարկուողը արեւելա-

գէտի՝ այդ թուականին լոյս տեսած «Հայաստանի պատ-

մութիւնը սկզբից մինչեւ 1071 թ.» գիրքն է: Աւելորդ չենք 

համարում նշել, որ «Հասկ»ի էջերում ֆրանսիացի հայագէ-

տին, նրա հետ ունեցած բարեկամութեանը, վերոնշեալ աշ-

խատութեան գնահատութեանը Արշակ Չօպանեանը դի-

մում է հեղինակի մահուան առթիւ գրուած «Ռընէ Կռուսէ» 

                                                           

1 Աւելորդ չէ նկատել, որ այս գրքի մասին «Հասկ»ի 1965, 1966 եւ 1973 թուականների 

համարներում բաւական ծաւալուն «գիտական-քննական գրախօսութիւն» է 

ներկայացրել մատենագէտ Արտաշէս Տէր-Խաչատուրեանը: Աշխատութիւնը 

յետագայում տեղ է գտել հեղինակի «Հայ մամուլի մատենագիտական գործեր» 

հատորում (Պէյրութ, 2014)։ 
2 «Հասկ», 1948, ԺԷ. տարի, Ապրիլ, թի 4, էջ 109:  



36 

 

յօդուածով1: «Հասկ»ի էջերում տեղ են գտել նաեւ Միհրան 

Տամատեանին ուղղուած 7 Փետրուար, 19212 եւ Գարեգին 

Ա. Կաթողիկոսի մահուան առթիւ ցաւակցական 22 Յունիս, 

1952 թուակիր3 նամակները, որոնցից ոչ մէկը չի մտել Ար-

շակ Չօպանեանի՝ 1980-ին հրատարակուած «Նամակա-

նի»ի մէջ, թէպէտ կազմողը նշում է, որ «Չօպանեանի գրած 

հազարաւոր նամակներից մի մասի»4 ընդգրկումով է կազ-

մուած այն: 

Չօպանեանի նամականիի մասին մէկ այլ տեղեկոյթի 

հանդիպում ենք շատ աւելի ուշ՝ 1997-ին: Ստացւում է, որ 

Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի արխիւում պահւում են Արշակ 

Չօպանեանին ուղղեալ 28 նամակներ եւ նաեւ վերջինից 

յղուած «նամակաշար»5: Նշենք, որ փնտռտուքների ար-

դիւնքում ԳԱԹ Չօպանեանի ֆօնդում գտնուեցին Գարե-

գին Յովսէփեանից բաւական պատկառելի թուով՝ հինգ 

տասնեակից աւելի եւ Չօպանեանից նրան ուղղուած վեց 

նամակներ: 

Մատենագիտական հետաքրքիր դրուագներ կան Յա-

կոբ Օշականի ստեղծագործական հանգրուանների հետ 

կապուած: Նախ, 1946-ի վերջին համարում կարդում ենք 

նրա սրտառուչ նամակ-հեռագիրը Գարեգին Կաթողիկոս 

Յովսէփեանի եռեակ՝ ծննդեան, քահանայական եւ գրա-

կան-գիտական գործունէութեան յոբելեանների առթիւ6, ո-

րը տեղ չի գտել «Յակոբ Օշականի մատենագիտու-

թիւն»ում, իսկ դրանից վաղ՝ նաեւ Յակոբ Օշական «Նամա-

                                                           

1 Տե՛ս նոյնը, 1952, ԻԱ տարի, Հոկտեմբեր-Դեկտեմբեր, թիւ 10-12, էջ 539-542:  
2 Տե՛ս նոյնը, 1949, ԺԸ տարի, Հոկտեմբեր, թիւ 10, էջ 296: 
3 Տե՛ս նոյնը, 1952, Յուլիս-Օգոստոս-Սեպտեմբեր, թիւ 7-9, էջ 372:  
4 Ա. Չօպանեան, Նամականի, Երևան, 1980, էջ 10: 
5 «Հասկ», 1997, ԿԶ. տարի, Յուլիս-Օգոստոս-Սեպտեմբեր, թիւ 7-8-9, էջ 590-591: 
6 Տե՛ս նոյնը, 1946, ԺԵ տարի, Դեկտեմբեր, թիւ 12, էջ 372: 



37 

 

կանի» (Ա. հատոր) գրքում (Պէյրութ, 1983): 1948-ի 3-րդ 

համարում, Օշականի մահուան օրերին, լոյս է տեսնում 

նրա «Եկար» գրութիւնը, որի իբրեւ սկզբնաղբիւր ամսա-

թերթը ճշմարտացիօրէն վկայաբերում է «Զուարթնոց»ը: 

Այս հանգամանքը, սակայն, կազմողների ուշադրութիւնից 

վրիպել է ե՛ւ «Յակոբ Օշականի մատենագիտութիւն»ում, 

ե՛ւ «Ամբողջական գործեր»ի առաջին հատորի (2020) ծա-

նօթագրութիւններում:  

1980-ի «Հասկ» տարեգրքում «Յակոբ Օշականի ար-

խիւ» վերտառութեամբ լոյս է տեսնում Արտաշէս Տէր Խա-

չատուրեանի մօտ պահուող ութ նամակ, որոնցից վեցը՝ 

ուղղուած Օշականին, երկուսը՝ գրուած Օշականի կողմից: 

Այսպէս, Արամ Հայկազի 1925 Յունուար 16, Նիւ Եորք թո-

ւակիր նամակը դուրս է մնացել Մարգարիտ Խաչատրեանի 

կազմած «Նամակներ» (Երևան, 2009), Վահան Թէքէեանի 

1927, 5 Ապրիլ, Գահիրէ թուակիր նամակը՝ 1983-ին Աւե-

տիս Գ. Սանճեանի կազմած «Վահան Թէքէեանի նամակա-

նի» հատորներից: Վերջինը տեղ է գտել Վաչէ Ղազարեանի 

կազմած «Յակոբ Օշական – Վահան Թէքէեան» գրքում (-

Պէյրութ, 1985): Մեզ թւում է՝ Յ. Օշականի 24 Դեկտեմբեր, 

1924, Գահիրէ թուակիր նամակի 1  պատասխանն է «-

Հասկ»ում լոյս տեսած Գեղամ Ֆեներճեանի 28 Յունուար, 

1925, Փարիզ թուակիր նամակը: Էօժէնի Աւետեանին ուղ-

ղուած 1934 Յունուար 1 եւ 1935 Յուլիս 28, Երուսաղէմ թո-

ւակիր երկու նամակները լոյս են տեսել Պ. Սնապեանի 

խմբագրած Օշականի «Նամականի»ում: 

1984-1985-ի «Հասկ»ի համարներում լոյս է տեսնում «Հ-

րաշքը (մեր օրերու խօսակցութիւն)» թատերախաղը՝ նկա-

տի առնելով այն հանգամանքը, որ 1983-ի Դեկտեմբերին 

                                                           

1 Տե՛ս Յ. Օշական, Նամականի, Ա հատոր, Պէյրութ, 1983, էջ 47-50: 



38 

 

լրացել էր հեղինակի 100 ամեակը: 1938-1939 թթ. Կահիրէի 

«Յուսաբեր»ում տպագրուած այս գործը խմբագրական 

ծանօթութիւնը նշում է, որ «ընթերցողներուն կը ներկա-

յացնենք անոր համար, որ Օշական իր այս փոքրածաւալ 

երկին մէջ իրենց արժանի պատուանդանին կը դնէ մեր 

հիմնական արժէքները»1: Նոյն ծանօթութեան մէջ, սակայն, 

բաց է թողնուած այս տրամախօսութիւնից 1935-ի «Սիոն»ի 

8-րդ համարում լոյս տեսած հատուածի մասին տեղեկոյթը:  

«Հասկ»ի 1986-1987 թթ․ համարներում լոյս են տեսել 

նաեւ հեղինակի ա) «Փաւստոս Բուզանդ» գրութիւնը, բ) «-

Պատանութիւն մը» եւ «Մանկութիւն մը» շարունակական 

էսսէն՝ նուիրուած Սահակ Պարթեւին, գ) «Եղիշէ», դ) «Մով-

սէս Կաղանկայտուացի», ե) «Յովհաննէս Պատմաբան», զ) 

«Ներսէս Շնորհալի», է) «Ներսէս Լամբրոնացի» գրութիւն-

ները, որոնք, սակայն, նախապէս, դեռեւս 1920-1940-ական 

թթ. լոյս են տեսել տարբեր պարբերականներում, ինչպէս 

«Սիոն», «Ամէնուն տարեցոյցը», «Ընդարձակ տարեցոյց», 

ինչի մասին չի նշում «Հասկ»ը: «Յակոբ Օշականի մատե-

նագիտութիւն»ում, զանց առնելով «Հասկ»ը, տրւում են 

այս կտորներից շատերի ծանօթութիւնները, սակայն 

ճշգրտման կարիք ունեն մի քանի մանրամասներ։ Այսպէս, 

«Մովսէս Կաղանկայտուացի»ի առիթով կազմող Մարկ Ն-

շանեանն արդարամտօրէն նշում է, որ «աղբիւրը մեզի ան-

ծանօթ է»2: Այս հատուածն իրականում շարքում առաջինն 

է եւ լոյս է տեսել 1927-ին, «Սիոն»ի 9-րդ համարում: Իսկ «-

Պատանութիւն մը» էսսէն տեղ է գտել ոչ թէ 1935-1936 թթ. 

«Սիոն»ում3, այլ՝ Փարիզի «Կեանք եւ արուեստ» պարբերա-

                                                           

1 «Հասկ», 1984, ԾԳ տարի, Փետրուար, թիւ 2, էջ 61: 
2 Յակոբ Օշականի մատենագիտութիւն, կազմ․ Մ․ Նշանեան, Լոս ԱՆճելըս, 1999, էջ 36: 
3 Սահակ Պարթեւին նուիրուած «Մանկութիւն մը» եւ «Պատանութիւն մը» երկու 

հատուածները տրւում են նկատելի շփոթով (Տե՛ս նոյն տեղում,                   էջ 35-36): 



39 

 

կանում1: Շփոթը թերեւս գալիս է Պ․ Սնապեանի «յուշում-

ներից», երբ վերոնշեալ ութ կտորներն ամփոփող «Մեր 

մատենագիրները (վերլուծումներ)» գրքի (Անթիլիաս, 

1987) ծանօթութիւններում մամուլի անունների թուարկ-

ման մէջ բաց է թողնում «Կեանք եւ արուեստ»ը, իսկ ահա 

«Անգղին կտուցին տակ (տեսական գրութիւններ)» գրքի 

մէջ «Երբ հիները կը կարդանք» խորագրով մտած նոյն «-

Պատանութիւն մը» գրութեան համար արդէն տրւում է «-

Կեանք եւ արուեստ»ի նշումը՝ սոսկ 1936 թուականի ընդգ-

ծումով:  

Ի դէպ, Յ. Օշականից Բաբգէն Ա. Աթոռակից Կաթողի-

կոսին ուղղուած նամակների մասին կարդում ենք «-

Հասկ»ի 1997-ի համարներից մէկում՝ Գրիգոր Շահինեանի 

վկայութեամբ2: Աւելորդ չէ նշել, որ ըստ պարբերականի 

մէկ այլ տեղեկութեան՝ «Արեւմտահայ գրականութեան տի-

տան դէմքերէն Յակոբ Օշականի (Քիւֆէճեան) ձեռագիր-

ները, որոնք տքնաջան աշխատանքներէ ետք անցնող 

քսան տարիներու ընթացքին իրարու ետեւէ լոյս տեսած 

էին Անթիլիասի տպարանէն, իրենց վերջնական հանգիս-

տը գտան Անթիլիասի նորակառոյց ու նորագոյն յարմա-

րութիւնները ունեցող արխիւատան մէջ: Յ. Օշականի ձե-

ռագիրները իր որդւոյն Վահէ Օշականի կողմէ տրամադրո-

                                                           

1 Տե՛ս՝ «Կեանք եւ արուեստ» (ամսագիր), Փարիզ, 1936, 6-րդ տարի, Մայիս, թիւ 5, էջ 

140-145 եւ Օգոստոս-Սեպտեմբեր, թիւ 7, էջ 193-197, «Երբ հիները կը կարդանք» 

խորագրի տակ: 
2 «Հասկ», 1997, Մարտ, թիւ 3, էջ 282: 

Ի դէպ, այդ առթիւ պրպտումների արդիւնքում Ե․ Չարենցի անուան Գրականութեան եւ 

արուեստի թանգարանում գտնուեց Բաբգէն Կիւլեսէրեանի՝ 1927-ին Օշականի 

ուղղուած նամակը՝ վերջինիս՝ «Սիոն»ին աշխատակցելու խնդրանքով (ԳԱԹ, 

Օշականի ֆօնդ, թիւ 1), որտեղ եւ Օշականը տպագրուել սկսում է հէնց այդ 

թուականից: 



40 

 

ւած էին Անթիլիասի Կաթողիկոսարանին, տպագրութեան 

յանձնուելու համար, ու այնուհետեւ կը մնային Անթիլիա-

սի հոգածութեան ներքոյ: Քանի մը ամիսներ առաջ, Անա-

հիտ Օշական՝ Յակոբ Օշականի դուստրը, ձեռագիրներու 

նկատմամբ բծախնդիր մօտեցումով, յատուկ պաշտօնա-

կան փոխանցագիրով զանոնք յանձնեց Անթիլիասի արխի-

ւատան, եւ ինչպէս իր նամակին մէջ կը գրէ՝ «արդար է, որ 

ձեռագիրները մնան իրենց հարազատ տունը»1: 

Յակոբ Օշականի այս եւ հնարաւոր այլ ձեռագրերի յե-

տագայ ճակատագրի շուրջ տեղեկութիւնների հաւաքա-

գրումը արդէն մէկ այլ աշխատանք է ենթադրում: 

Մատենագիտական այս ճշգրտումների կողքին հան-

դիպում են նաեւ դէպքեր, ինչպէս նշեցինք նաեւ վերը բե-

րուած օրինակներում, երբ վրիպում է «Հասկ»ը: Սա արդէն 

Եղիշէ Չարենցի առիթով. 1955-ի մի քանի համարներում 

լոյս տեսած բանաստեղծութիւնների կամ հատուածների 

տակ, ինչպէս «Իմ օրերում ես ցանկացայ լինել վսեմ», «-

Զարմանալի աշուն», «Էպիտաֆիա», «Այդպէս՝ թողած աշ-

խարհն ու ինձ»2, նշւում է «անտիպ», մինչդեռ դրանք մէկ 

տարի առաջ, 1954-ին, լոյս են տեսել բանաստեղծի «Ըն-

տիր երկեր»ում: 

Մատենագիտական մէկ այլ ուղղութիւն են ներկայաց-

նում ծածկանունների վերհանումները: Օրինակ, Ե. Տաւ-

րոս յաճախադէպ անունի տակ Բիւզանդ Եղիայեանի հան-

դէս գալու հանգամանքը, որ չի նշւում Ստեփանոս Աբեղայ 

Փաշայեանի կազմած «Մատենագիտութիւն «Հասկ» ամ-

սագրի (Ա.-ՀԷ. տարիներ. 1932-2008)» (Անթիլիաս, 2008) 

հատորում: Իսկ Բախտիար Յովակիմեանի «Հայոց ծածկա-

                                                           

1 «Հասկ», 2004, ՀԳ տարի, Սեպտեմբեր-Հոկտեմբեր, թիւ 9-10, էջ 786-787: 
2 Բանաստեղծութիւնը կրկնւում է ամսաթերթի մայիսեան եւ յունիսեան համարներում։ 



41 

 

նունների բառարան»ում նշւում է հեղինակի ինքնութիւնը՝ 

այս անգամ առանց «Հասկ»ի վկայակոչման: Միաժամա-

նակ նկատենք, որ միւս՝ Բ. Ե. ծածկանունի համար, որով 

հեղինակը հանդէս է եկել վերլուծական բնոյթի գրութիւն-

ներում, յետագայում նաեւ բանաստեղծութիւնների մէջ, 

նոյն աղբիւրը նշում է «Հասկ»ի 1950-ի համարներից մէկը: 

Նմանօրինակ ճշգրտումների առիթները ամսագրում 

շատ են, ինչպէս օրինակ Աշտիշատ ծածկանուան տակ Ի-

սահակ ծայր. Վարդապետ Ղազարեանի պարագան, որի 

քերթուածները յետագայում մտել են նոյն ծածկանունով 

եւ յայտնի մանկավարժ եւ մտաւորական Շահան Ռեթէոս 

Պէրպէրեանի նամակ-առաջաբանով հրատարակուած 

«Միստիք տաւիղ» խորագրով քերթողագրքի մէջ:  

Ամփոփելով՝ նկատենք, որ «Հասկ» ամսաթերթի եւ նոյ-

նանուն հայագիտական տարեգրքի ուսումնասիրութիւնը 

թոյլ է տալիս պատկերացում կազմել ոչ միայն պարբերա-

կանի գրական-բանասիրական, հայագիտական եւ պատ-

մական բազմազան նիւթերի մասին, այլեւ օգնում է շրջա-

նառութեան մէջ դնել նոր գրապատմական երեւոյթներ՝ ու-

ղենշային դառնալով կարեւոր դրուագների վերարժեւոր-

ման ճանապարհին:  

 

ЛИТЕРАТУРНО-БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЕ 

КОРРЕКТИРОВКИ ПОСРЕДСТВОМ «АСК»-а 

 

Кнарик Абраамян 

РЕЗЮМЕ 

В статье рассматриваются имеющие литературно-

историческое значение с библиографической точки зре-

ния литературно-литературоведческие страницы ежеме-

сячника и ежегодника Католикосата Великого До-ма 

Киликийского «Аск». В частности, рассматриваются те 



42 

 

фрагменты, которые нуждаются в библиографических 

уточнениях или представляют новые данные с точки зре-

ния разъяснения отдельных творческих эпизодов автора. 

Предметом обсуждения стали эпизоды издания ориги-

налов Нерсеса Шнорали, Ованеса Тлкуранци, отдельные 

вопросы источниковедения произведений Ованеса Тума-

няна, Егише Чаренца, Акопа Ошакана. Любопытные по-

дробности раскрываются в аспекте эпистолярного жанра 

Аршака Чопаняна, Католикоса Гарегина Овсепяна и 

других. 

Автор статьи считает, что подобные исследования 

позволяют составить представление не только о раз-

личных литературно-филологических, арменоведческих 

и исторических материалах издания, но и помогают ввес-

ти в оборот новые литературно-исторические явления, 

став ориентиром на пути переоценки важных эпизодов. 

 

 

LITERARY-BIBLIOGRAPHIC ADJUSTMENTS  

THROUGH “HASK” 

 

Knarik Abrahamyan 

SUMMARY 

The author of the article refers to the literary and 

literary-critical pages of Armenian Church Catholicosate of 

Cilicia’s “Hask” monthly and annual, which are literary and 

historical significance from the bibliographic point of view. 

The pieces that need bibliographic adjustments or present 

new data from the point of view clarifying individual creative 

episodes of the authors are mainly examined. The subjects 

of the examination were parts of the editions of the originals 

of Nerses Shnorhali, Hovhannes Tlkurantsi, separate parts 

of the source studies of the works of Hovhannes Tumanyan, 

Yeghishe Charents, Hagop Oshagan. Remarkable details 



43 

 

are revealed on the occasion of the correspeondence pages 

of Arshag Tchobanian, Karekin Catholicos Hovsepian and 

others. 

The author of the article is of the opinion that such 

studies allow us to get an idea not only about the diverse 

literary, philological, armenological and historical materials 

of the periodical, but also to put into circulation new literary-

historical phenomena, becoming a landmark on the way to 

the reevaluation of important episodes. 

 

Քնարիկ Աբրահամեան, բանասիրական գիտութիւնների 

թեկնածու, դոցենտ: Խ․ Աբովեանի անուան ՀՊՄՀ Վաչէ Պարտի-

զունու անուան հայ նոր եւ նորագոյն գրականութեան եւ նրա 

դասաւանդման մեթոդիկայի ամբիոն, «Սփիւռք» Գիտաուսում-

նական Կենտրոնի գիտական աշխատող:Գիտական հետաքրք-

րութիւնների շրջանակը. Սփիւռքահայ գրականութեան պատ-

մութիւն, նամակագրութեան հարցադրումներ, արեւմտահայ լե-

զու: Խմբագրել է Սփիւռքի գրականութեանը վերաբերող տաս-

նեակ գրքեր․ spyurkka@gmail.com, 

abrahamyanknarik21@aspu.am 

 

Кнарик Абраамян, кандидат филологических наук, 

доцент АГПУ имени Хачатура Абовяна, кафедра новой и 

новейшей армянской литературы и методики ее препода-

вания имени Вачэ Партизуни, научный сотрудник научно-

учебного центра «Диаспора». Круг научных интересов: 

История зарубежной армянской литературы, проблемы 

эпистолярного жанра, западноармянский язык․ Редакти-

ровала десятки книг по западноармянскои литературе. 

spyurkka@gmail.com,abrahamyanknarik21@aspu.am 

 

Knarik Abrahamyan, 

Candidate of Philological Sciences, Docent ASPU after 

Khachatur Abovyan the Chair of New and Modern Armenian 

mailto:spyurkka@gmail.com
mailto:abrahamyanknarik21@aspu.am
mailto:spyurkka@gmail.com
mailto:abrahamyanknarik21@aspu.am


44 

 

Literature and its Teaching Methods after Vache Partizuni. 

research fellow a: “Diaspora” Scientific-Educational Center 

of the University. Scope of Academic interests: History of 

Diaspora Armenian literature, problems of epistolary genre, 

Western Armenian language, edited artistic and scientific 

books about Diaspora Armenian literature.  

spyurkka@gmail.com, abrahamyanknarik21@aspu.am 

 

  

mailto:spyurkka@gmail.com
mailto:abrahamyanknarik21@aspu.am


45 

 

Հասմիկ Ամիրջանյան 

ԱԴԱՆԱՅԻ ԹԵՄԻ ՀՈԳԵՒՈՐ ԱՌԱՋՆՈՐԴ ՄՈՒՇԵՂ 

ԵՊԻՍԿՈՊՈՍ ՍԵՐՈԲՅԱՆԻ ԳՈՐԾՈՒՆԵՈՒԹՅՈՒՆԸ 1908 

1909 ԹԹ. 
Հիմնաբառեր՝ Կիլիկիա, հայերի կոտորած, թուրքական կառա-

վարություն, Սսի կաթողիկոսական Աթոռ, Ադանա, Մուշեղ եպիսկոպոս, 

թեմ: 

 

Ключевые слова: Киликия, погром армян, турецкое 

правительство, трон Католикоса Сис, Адана, духовний, 

иепископ Мушех, епархия.  

 

Key words: Cilikia, The Massacre of the Armenians, the 

Turkish government, the throne of the Catholicos of Sis, Adana, 

spiritual, Bishop Mushegh, diocese. 

 

1908 թ. հեղափոխության արդյունքում օսմանյան 

կայսրությունում իշխանության ղեկը ստանձնած երիտ-

թուրք պարագլուխների կողմից շրջանառված նոր Սահմա-

նադրությանը հաջորդեց 1909 թ. Ադանայի և Կիլիկիայի 

մյուս հայաբնակ վայրերի կոտորածը: Սկզբնական շրջա-

նում սկսված իրարանցումը հանկարծակիի բերեց հայ պե-

տական, հասարակական ու կրոնական գործիչներին և 

թույլ չտվեց կողմնորոշվել ջարդերի կազմակերպիչների և 

դրանց ուղղորդված լինելու հարցում: Դրան նպաստեց 

նաև Կիլիկիո Սուրբ Աթոռի ներսում առկա ներքին խնդիր-

ները՝ ինչը որոշակիորեն պայմանավորված էր Սսի կաթո-

ղիկոս Սահակ Խապայանի (1902-1939) ժամանակավոր 

հրաժարականի հետ: «Իր այս ցավալի վիճակի մեջ ժողո-

վուրդը անղեկ էր մնացել, Սիսի կաթողիկոս Սահակ Խա-

պայանը կորցրել էր հեղինակությունը և չգիտեր ի անե-



46 

 

լիքները, իսկ հասարական գործիչները չգիտեին ինչից 

սկսել»1,-գրում է Հ. Սիմոնյանը:  

Այս ժամանակաշրջանը համընկավ նաև պատրիարք 

Մ. Իզմիրլյանի (Կ.Պոլսի պատրիարք (1894-1896, 1908-

1909) Ամենայն հայոց կաթողիկոս (1909-1909/10) ընտրվե-

լու հետ: «Թուրքիայի հայ ժողովրդի դրությունը ծանրա-

նում է նրանով, որ այսպիսի վճռորոշ պահին չկար ո՛չ 

պատրիարք, ո՛չ հեղինակավոր քաղաքային վարչութ-

յուն»2,-գրում է «Մշակը»:  

Նմանօրինակ պայմաններում կարևորվում էր Սսի կա-

թողիկոսության տարբեր միաբանների ու տեղերում հոգ-

ևոր առաջնորդների գործունեությունը: Իր աշխույժ գոր-

ծունեությամբ աչքի ընկավ հատկապես Ադանայի Հայոց 

թեմակալ առաջնորդ Մուշեղ եպիսկոպոս Սերոբյանը 

(1904-1909), որի գործունեության նշված ժամանակաշր-

ջանն իր ամբողջության մեջ ուսումնասիրված չէ: Պատշաճ 

ուշադրության չեն արժանացել ժամանակի մամուլի նյու-

թերը, որոնք նրան տվել են իրարամերժ գնահատական-

ներ՝ «անհաշտ», «մեծամիտ», «հայրենասեր», «համար-

ձակ» և այլն: 

Մուշեղ եպս. Սերոբյանը, տուրք տալով ժամանակի 

հայ հասարակական-քաղաքական մտքին, հավատաց ե-

րիտտթուրքական վարչակարգի առաջ քաշած ազատութ-

յունների կարգախոսին ու հանդես եկավ նրանց կողմից 

կյանքի կոչված Սահմանադրության պաշտպանությամբ: 

Նա հանգամանալից ներկայացնում է կիիկիահայերի ոգ-

ևորությունն ու պատրաստակամությունը՝ հին, սուլթանա-

                                                           

1 Հր. Սիմոնյան, Հայերի զանգվածային կոտորածները Կիլիկիայում (1909 թ. ապրիլ), 

Երևան, 2009, էջ 181: 
2 «Մշակ», Թիֆլիս, 1909, ապրիլի 7, թիւ 70: 



47 

 

կան վարչակարգի վերացման և նոր, սահմանադրական 

կարգերի հաստատման նկատմամբ: Մանավանդ, որ ե-

պիսկոպոսն իր ըմբոստությամբ վաղուց հայտնվել էր սուլ-

թանական կառավարության ուշադրության կենտրոնում: 

Դեռևս 1907 թ. սկսած լուրեր են տարածվում և հոդված-

ներ տպագրվում այն մասին, իբր եպիսկոպոսը կայսրութ-

յան ներքին գավառներից հայություն է տեղափոխում Ա-

դանա՝ այնտեղ հայ տարրն ստվարացնելու և ապստամ-

բություն նախապատրաստելու նպատակով (գավառների 

հայությունը, հարստահարությունից աղքատացած՝ աշխա-

տանքի ու անվտանգության ակնկալիքով գաղթում էր 

տարբեր վայրեր, այդ թվում՝ Ադանա):  

Ոգևորված երիտթուրքական հեղաշրջմամբ, Կ. Պոլսում 

գտնվող եպիսկոպոսը 1808 թ. ընթացքում քաղաքի տար-

բեր թաղամասերում հավաքներ է կազմակերպում և բոցա-

շունչ ելույթներ ունենում: Կ. Պոլսի Բերայի հայաշատ թա-

ղամասի Ս. Երրորդություն հայկական եկեղեցում հուլիսի 

31-ին հրավիրված ցույցը նվիրված էր հանուն սահմանադ-

րության պայքարի զոհված մահմեդական և հայ նահա-

տակների հիշատակին1: Այդտեղ կարդացած նրա ճառն ա-

ռաջ է բերում հավաքին ներկա թուրք պետական գործիչ-

ների դժգոհությունը, որոնք դրանում Հայաստանի անկա-

խության գաղափարի տարրեր են տեսնում: 

Կ. Պոլսում, օսմանյան սահմանադրության հռչակումից 

մի քանի օր անց, պաշտոնապես տեսակցելով իթթիհատի 

առաջնորդներից, հետագայում Ադանայի կուսակալ Ջեմալ 

բեյին՝ քննարկելու հայ և թուրք համագործակցության եզ-

րերը, Մուշեղ եպս. Սերոբյանը, սակայն, գալիս է եզրակա-

ցության, որ երիտթուրքերը իշխանության են գալիս բա-

                                                           

1 «Հովիւ», 1909, Թիֆլիս, օգոստոսի 9, թիւ 29:  



48 

 

ցահայտ «համաթրքութեան ծրագիրներով» և կանխատե-

սում է դրա աղետալի ետևանքները1:  

1908 թ. հոկտեմբերի 16-ին երեքուկես ամիս բացակա-

յությունից հետո Մուշեղ եպիսկոպոսը Կ. Պոլսից Ժամանում 

է Ադանա: Քաղաքում նա ականատես է լինում վախի ու 

սարսափի մթնոլորտի: «Տեսա կոտորածի սպառնալիքի պա-

րագան»2,-գրում է նա: Պատճառն այն էր, որ նահանգի զին-

վորական հրամանատարությունը հանձնվել էր 1895-1896 

թթ. հայկական կոտորածների կազմակերպիչներից Մուս-

տաֆա Րեմզի փաշային: Եպիսկոպոսը վստահ էր, որ փա-

շան Ադանայի նահանգն էր ընտրել՝ Զեյթունում իր կրած 

պարտության վրեժը լուծելու նպատակով: Տեղի ոստիկանա-

կան հրամանատարությունը հանձնվել էր Ահմեդ բեյին, իսկ 

նոր կուսակալ էր նշանակվել համիդյան ոգով դաստիարակ-

ված, ջարդարարական հակումներ ունեցող Ջևադ բեյը3: 

Թեմակալ առաջնորդն անմիջապես հակահայկական 

տրամադրությունները կանխելուն ուղղված բովանդա-

կությամբ հեռագրեր է հղում Կ. Պոլիս և Կիլիկիայի իշխա-

նական ներկայացուցիչներին: Մյուս կողմից, ժողովրդի 

անհանգստությունը փարատելու նպատակով հոկտեմբերի 

25-ին կոնդակով դիմում է Ադանայի բնակչությանը՝ կոչ ա-

նելով պահպանել համերաշխություն և սատարել Սահմա-

նադրությանը4:  

                                                           

1 Մուշեղ եպիսկոպոս, Հայկական մղձաւանջը (քննական վերլուծումներ), Պօսթօն, 

1916, էջ 9-10, 92: 
2  Մուշեղ եպիսկոպոս, Ատանայի ջարդը եւ պատասխանատուները (նախընթաց 

պարագաներ), Գահիրէ, 1909, էջ 25: 
3  Ռ. Գասպարյան, Ադանայի 1909 թ. կոտորածները, «Լրաբեր հասարակական 

գիտությունների», Երևան, 1990, հ․ 4, էջ 26: 
4 Մուշեղ եպիսկոպոս, Ատանայի ջարդը եւ պատասխանատուները, էջ 25-28: Կոնդակի 

թուրքերեն տարբերակը կարդացվում է թեմի բոլոր եկեղեցիներում, իսկ հայերեն 



49 

 

Չբավարարվելով այդքանով, նոյեմբեր 2-ից սկսած 

մոտ մեկ ամիս շրջագայում է թեմի տարբեր բնակավայրե-

րով՝ իրավիճակին մոտիկից ծանոթանալու նպատակով: 

Թեմակալ առաջնորդը հատկապես Ջեբել-Բերեքեթի գա-

վառում1 ականատես է լինում տեղական կառավարիչների 

ու մահմեդական մոլեռանդ առաջնորդների կողմից նա-

խապատրաստվող դավադրության: Տեսակցելով Ջեբել-Բե-

րեքեթի գավառապետ Մյութասարիֆ Մեհմեդ Ասաֆ էսադ 

բեյի հետ և համոզվելով իր կասկածների մեջ, նա գիտակ-

ցում է, որ դավադրության «առաջին զոհը հայերը պետք է 

լինեին» և տեղի հայությանը հորդորում է երկրի և Սահմա-

նադրության հանդեպ «Իր քաղաքացիին պարտականու-

թիւնը հարկին կարենալ կատարելու համար ամեն մարդ 

իր կարողութեան չափով քիչ թէ շատ զինուի»2: Այդ նախա-

պատրաստությունը միևնույն ժամանակ ինքնապաշտպա-

նական միջոց պետք է հանդիսանար, որպեսզի «ո եւ իցէ 

դժբախտ յարձակումի մը դէմ, մինչդեռ, որ սահմանադրա-

սէր կառավարութիւնը եթէ գոյութիւն ունենայ, զիրենք 

պաշտպանելու կար»3: Սույնից եզրահանգում ենք, որ ե-

պիսկոպոսը դեռևս հավատում էր, որ հնարավոր էր փրկել 

Սահմանադրությունն ու փոխել նախկին վարչակարգը: 

Շրջագայության արդյունքում նա ցավով արձանա-

գրում է, որ ամբողջ գավառի կառավարիչները, Մյութեսա-

                                                                                                                              

տարբերակը տպագրվում է «Ազգ» պարբերականում (1908, թիւ 32): Տե՛ս Ք. 

Աւագեան, Ատանայի կոտորածը եւ ամերիկահայութիւնը. Ամերիկեան 

միսիոներների եւ տեղեկատուութեան արձագանքները, «Հասկ», Անթիլիաս-Լիբանան, 

ԺԲ տարի, 2009, էջ 70: 
1 Ջեբել Բերեքեթ (Ճեպելը Պերեքեթ, Յարփուզ (Եարփըզ)- գավառ Ադանայի համանուն 

նահանգում:  
2 Մուշեղ եպիսկոպոս, Ատանայի ջարդը եւ պատասխանատուները, էջ 30: 
3 Նույն տեղում, էջ 31: 



50 

 

րիֆից սկսած մինչև վերջին պաշտոնյան, սահմանադրա-

կան վարչակարգի պահպանմանն ու զարգացմանը նպաս-

տելու փոխարեն թուրք մոլեռանդ խավին տրամադրում 

էին հայության դեմ: 

Վերադառնալով Ադանա, թեմակալ առաջնորդը 1909 թ. 

հունվարին թուրք կառավարիչների հակասահմանադրական 

կեցվածքի վերաբերյալ բանավոր և գրավոր ներկայացնում 

է կուսակալ Ջևադին, օսմանյան պետության Մեծ Եպարքոս 

Հյուսեյին Հիլմի փաշային, երեսփոխանական ժողովի նա-

խագահին, արդարադատության և ներքին գործերի նախա-

րարին, Կ. Պոլսի հայոց պատրիարքին, ինչպես նաև պոլսա-

հայ և թուրքական մի շարք լրագրերի և խնդրում է հանձնա-

ժողով ստեղծել՝ քննության ենթարկելու ներկայացված 

խնդիրները: «Մեր այդ տեղեկագրով Ճէպէլի սանճակին իւ-

րաքանչիւր գազան առանձին ուսումնասիրուած է, հոն ցոյց 

տրուած են հայերուն հանդէպ կատարուած զրկանքնե-

րը, …բոլոր այն բռնապետները, որոնք նոյն իսկ սահմանադ-

րական րէժիմի որով ժողովուրդը իբրեւ ստրուկ գործածելու 

մտադրութիւն ունին… բոլոր մոլեռանդ հակասահմանադրա-

կանները, որոնք իրենց շահերուն համար հայերուն հանդէպ 

կոտորած սարքելու մտադրութենէն չէին հրաժարած…»1: 

Հունվարի 10-ի գանգատագրում նա Ջևադ բեյին անվանում 

է «արդարութենէ ու ճշմարտութենէ խորշող», որը դավաճա-

նեց օսմանյան հայրենիքին և Սահմանադրությանը: Իսկ Մ-

յութասարիֆին բեյին հղած նոյեմբերի 5-ի գրության մեջ 

վերջինս անվանում է «կրթութենէ եւ փափկանկատութենէ» 

զուրկ մարդ և նրա ապօրինությունների մասին տեղեկագիր 

է տպում «Հուգուդը Ումումիյե»-ի էջերում: Ի պատասխան, Ա-

դանայում հրապարակվող «Թէհպէրի Իթիտալ» լրագրի 3-րդ 

                                                           

1 Տե՛ս «Արեւելեան մամուլ», Զմիւռնիա, 1909, յունիսի 9, թիւ 24: 



51 

 

համարում զրպարտիչ հոդված է տպագրում նաև Մյութաֆե-

րիֆ փաշան: Նույն թերթի էջերում պատասխան հոդված 

հղելու եպիսկոպոսի փորձը ձախողվում է կուսակալի հարու-

ցած խոչընդոտների պատճառով:  

Մուշեղ եպս. Սերոբյանին մեղադրելով թուրքերին հա-

յերի դեմ տրամադրելու մեջ, ժամանակի հասարակական 

գործիչ, «Հովիւ» շաբաթաթերթի թղթակից Ս. Չերքեզյանը 

հարցնում է, որ եթե անգամ գավառապետը կիրթ և արդա-

րասեր մարդ լիներ, հայ եկեղեցականից նմանօրինակ բո-

վանդակությամբ նամակ ստանալուց հետո ինչպե՞ս կվե-

րաբերվել իր նահանգում ապրող հայերի հանդեպ1:  

Այդ ամենի արդյունքում տեղական թուրք պաշտոնյա-

ներն ավելի են կոշտացնում վերաբերմունքը հայ բնակ-

չության նկատմամբ՝ հատկապես Ջեբել-Բերեքեթի գավա-

ռում: Կուսակալ Ջևադ բեյն ի պատասխան՝ «ժողովրդեան 

դահիճները դատաւոր կարգեց, այսինքն՝ մեր կողմէն ամ-

բաստանուածներուն յանձնեց մեր տեղեկագիրը…ոճրա-

գործներին իրենց ոճիրը քանի մը բառով հերքել տալու 

նպատակով»2,-գրում է Մուշեղ եպիսկոպոսը:  

Այնուհետև, հունվարի 16-ին եպիսկոպոսին պաշտո-

նանկելու և ձերբակալելու առաջարկով Ջևադ բեյն ամ-

բաստանագիր է հղում ներքին գործերի նախարարի անու-

նով՝ թեմակալ առաջնորդին որակելով որպես առաջնոր-

դական պաշտոնը վարելու մեջ անկարող անձ: Ի պատաս-

խան Մուշեղ եպիսկոպոսը հեղինակում է «Զրպարտող կու-

սակալը: Բաց նամակ Ատանայի նախորդ կուսակալ Ճէ-

վատ Պէյի»3 գրությունը, որում նա անդրադառնում է կու-

                                                           

1 Տե՛ս «Հովիւ», 1909, սեպտեմբերի 27, թիւ 36: 
2 Մուշեղ եպիսկոպոս, նշ․ աշխ․, էջ 32: 
3 Տե՛ս «Արեւելեան մամուլ», 1909, թիւ 24, յունիսի 9: 



52 

 

սակալի զրպարտագրի հատկապես այն տողերին, որում 

նշվում է, որ եպիսկոպոսը հայերին տրամադրում է պե-

տության և վարչության օրենքների դեմ:  

Փետրվարի 3-ին և 17-ին եպիսկոպոսը հերթական բողո-

քագրերն է հղում թուրքական կառավարիչներին, ինչը զու-

գադիպեց կազմակերպված ցույցերին1՝ առիթ հանդիսանա-

լով թեմակալ առաջնորդի նկատմամբ նոր պարսավանքների: 

Կառավարությանը ներկայացված պատասխան մեղադրագ-

րերում թուրք պաշտոնյաները բողոքում են, որ եպիսկոպոսը 

խառնվում է իրեն չվերաբերվող գործերի2:  

Այդ ընթացքում, եպիսկոպոսի վկայությամբ, թուրքա-

կան կառավարությունը շարունակում էր զենք ու ռազ-

մամթերք տեղափոխել Կիլիկիա՝ իբրև տեղում որևէ հակա-

սահմանադրական շարժում կանխելու նպատակով: Տար-

բեր վայրերում տեղի էին ունենում հայերի նկատմամբ 

մանր հարձակումներ, Սահմանադրությանը սատարող 

փոքրաքանակ ղեկավար անձինք փախուստի էին դիմում 

կամ ահաբեկումների ենթարկվում: Եպիսկոպոսը գրում է. 

«Այս ու այսօրինակ իրողութիւններ ինծի տակաւ սա հա-

                                                           

1  Առաջին ցույցը կազմակերպվեց փետրվարի 1-ին՝ մամուլի ազատությունը 

սահմանափակող օրենքի դեմ՝ թաղապետական պարտեզում, որտեղ ելույթ ունեցավ 

նաև Մուշեղ Սերոբյանը՝ խոսելով հայրենիքի ընդհանուր շահերից: Նրա ճառերը 

«…աւելի կնճռոտեցին և լարեցին հայ և մահմեդական ժողովուրդների 

յարաբերութիւնը»: «Հովիւ», 1909, դեկտեմբերի 20, թիւ 48: Սի-սում ցույցի հաջորդ 

ալիքն սկսվեց փետրվարի 3-ին, որի պատճառը Օսմանյան կայսրության Պետական 

խորհրդի կողմից Սսի կաթողիկոսության վանքապատկան կալվածքների նկատմամբ 

ապօրինի որոշումներն էին, ինչին հետևեց կաթողիկոս Սահակ Խապայանի 

հրաժարականը: Կոչեր հղ-վեցին Կիլիկիայի տարբեր շրջաններ՝ կոչ անելով տեղերոմ 

ևս բողոքի ալիք բարձրացնել, ինչի պատճառով թուրքական թերթերը Սսի կաթողիկո-

սարանին մեղադրում են հայ ժողովրդին ապակողմնորոշելու մեջ: Տե՛ս «Արեւելեան 

մամուլ», 1909, թիւ 24, յունիսի 9, «Արարատ», Էջմիածին,1909, Ե-Զ, էջ 532: 
2 «Հովիւ», 1909, նոյեմբերի 29, թիւ 45: 



53 

 

մոզումը կազմել կուտային, թէ Օսմ. Հայրենիքը մասնաւո-

րապէս Կիլիկիան ահաւոր եւ արիւնոտ փորձութեան մը 

առջեւ կը գտնուէր»1:  

Փետրվարի վերջին եպիսկոպոսը ժամանում է Տարսոն, 

որտեղ նա ականջալուր է լինում կեղծ լուրեր, իբր հայերը 

պատրաստվում են ներխուժել ռազմակայաններ և գրավել 

զենքը: Կուսակալ Ջևադ բեյը և Ադանայի հրամանատար 

Մուստաֆա Րեմզի փաշան անմիջապես հայկական թաղա-

մասերն առնում են ռազմական հսկողության տակ2: Թեև 

պարզվում է լուրերի անհիմն լինելը, սակայն հետապնդում-

ները շարունակվում են, ինչի վերաբերյալ հայերն առաջնոր-

դարան են ինը կետից բաղկացած տեղեկագիր3:  

Այնուհետև, մինչև մարտի 2-ը հանդարտություն է տի-

րում, ինչը նախորդեց հայության կոտորածին, որն սկսվեց 

ապրիլի 1-ին և տևեց մինչև ապրիլի 4-ը: Այնուհետև ավելի 

դաժան կերպով վերսկսվեց և շարունակվեց ապրիլի 12-ից 

14-ը: 

Այդ ընթացքում, մարտի 4-ին, եպիսկոպոսը ելնելով 

դեռևս փետրվարի 16-ին Ադանայի գավառական ժողովի 

կայացրած որոշումից, մեկնում է Եգիպտոսի Ալեքսանդ-

րիա քաղաք: Իր մեկնումը թեմակալ առաջնորդը մեկնա-

բանում է հետևյալով. «… Ատանայի մէջ բացուելիք Գիւ-

ղատնտեսական վարժարանին հասոյթին մէկ մասը ապահո-

վելու համար Եգիպտոսի Հ.Բ.Ը. Միութեան եւ հայ հարուստ-

ներու քով դիմումներ ընելու»4: «Հովիւ»-ը զարմանալի է հա-

մարում այն հանգամանքը, որ Մուշեղ եպիսկոպոսը «թող-

նում է Ադանան և նրա հայ ազգաբնակութիւնը այդպիսի 

                                                           

1 Մուշեղ եպիսկոպոս, նշվ․ աշխ․, էջ 35: 
2 Նույն տեղում, էջ 38: 
3 Տեղեկագիրն ամբողջությամբ տե՛ս Մուշեղ եպիսկոպոս, նշվ․ աշ․, էջ 44-46: 
4 Նույն տեղում, էջ 35: 



54 

 

շփոթ, խառն ճգնաժամի և ահուդողի մէջ և ինքը գնում է Ե-

գիպտոս՝ Ադանայի մի ինչ որ երևակայական գիւղատնտե-

սական դպրոցի համար ժողովարարութիւն անելու» 1:  

Մյուս կողմից, եպիսկոպոսին հանուն Սահմանադրութ-

յան բացահայտ պայքարում մշտապես մեղադրող թերթը 

ծայրահեղության մեջ ընկնելով գրում է, որ եթե Ադանան 

ավել դաժան կոտորածի ենթարկվեց քան մյուս հայաբնակ 

վայրերը, ապա պատճառն այն է, որ Մուշեղ եպիսկոպոսը 

«…բոլորի հետ կռուած է եղել, բոլորին հայհոյած, բոլոր 

պաշտօնեաներից գանգատներ ուղարկած իրանց բարձր 

իշխանութեանը, նրանց պաշտօնանկութիւնը պահանջած, 

բոլորին գրգռած, թշնամացրած, վարկաբեկ արած…»2:  

Կոտորածի լուրն իմանալով, Մուշեղ եպիսկոպոսն ան-

միջապես Եգիպտոսից շոգենավով ժամանում է Մերսին: 

Սակայն թուրքական կառավարությունն արգելում է նրա 

մուտքը քաղաք. «Եւ վշտակիր Առաջնորդը գլխիկոր՝ ստի-

պուեցաւ վերադառնալ դարձեալ Եգիպտոս»3:  

Եպիսկոպոսը, սակայն, Եգիպտոսում հանգիստ չի 

նստում4: Ամբողջ ապրիլ ամսվա ընթացքում նա ձեռնա-

                                                           

1 «Հովիւ», 1909, դեկտեմբերի 20, թիւ 48: 
2 Նույն տեղում: 
3 Յ. Թերզեան, Կիլիկիոյ աղէտը, Կ. Պոլիս, 1912: 
4 «Հովիւ» շաբաթաթերթը դատապարտում է եպիսկոպոսի Եգիպտոս վերադառնալը՝ 

կարծիք հայտնելով, որ նա Եգիպտոս էր կանչվել Կիլիկիայի հանգանակության 

պատրվակով՝ Եգիպտոսի թեմակալ առաջնորդ նշանակելու համար: Սակայն 

Ադանայի ջարդերի պատասխանտվությունը նրան բարդելու հետևանքով այդ 

նպատակը չիրագործվեց: Այդ պատճառով վակա-բեկված արքեպիսկոպոսին 

սատարում էր Եգիպտոսի «Լուսաբեր-Արևը» լրագիրը՝ նրան քննադատողներին 

«դավաճան» անվանելով: «Այժմ… Մուշեղ եպիսկոպոս և իր Եգիպտոսի 

պարբերականը («Լուսաբեր Արևը»․-Հ. Ա.) միայն անէծք ու հայհոյաք ունեն նրանց 

դէմ, որ Մուշեղ եպիսկոպոսին մեղադրում է Ադանայի ջարդի համար»: Թերթը 

զավեշտով է արձագանքում եպիսկոպոսի պաշտպանությանն ուղղված «Լուսաբեր-



55 

 

մուխ է լինում Կիլիկիայի հայ սովյալների ու անտուն մնա-

ցածների համար միջոցների հայթայթմանը: Այդ հարցում 

նա համագործակցում է հայ ազգային գործիչ Պողոս Նու-

բարի հետ: Այդ է վկայում այն հանգամանքը, որ Մուշեղ ե-

պիսկոպոսն Ալեքսանդրիայից գնացել էր Կահիրե: Դեռևս 

1909 թ. ապրիլի 18-ին, մինչև Մերսինից Եգիպտոս վերա-

դառնալը, նա նամակներով օգնություն էր խնդրել Պողոս 

Նուպարից՝ Ադանայի աղետյալների համար1:  

Կահիրեում հեղինակած «Կոչ արտասահմանի և ամ-

բողջ հայության արյունազանգ Կիլիկիայի համար» խորա-

գիրը կրող հրապարակման մեջ նա նկարագրում է թուրք 

խուժանի վայրագությունների հետևանքներն ու ներկա-

յացնում թուրքական կառավարության թողտվությունն 

այդ հարցում: «Եւ մենք ամենատխուր փորձառութիւնը ու-

նեցանք, թէ Թուրքիան, վարչական ինչ փոփոխութիւններ 

ալ որ կրէ, ըլլայ Միապետական թէ սահմանադրական, 

հայաջինջ սկզբունքը իր քաղաքային դաւանանքին, իր այ-

լամերժ ծրագիրներուն հիմնակէտը պիտի կազմէ… Օգնու-

թիւն… վաղը ուշ կլինի, և ձեր անտարբերութիւնը գերեզ-

մաններով կփակէ արյունոտ դրուագը այն մեծ Եղեռնի, որ 

թուրք մոլեռանդութիւնը վերստեղծեց Կիլիկիայում»2:  

                                                                                                                              

Արևը»-ի տողերին՝ խորհուրդ տալով դրա փոխարեն համոզել Եգիպտոսում նստած 

Մուշեղ եպիսկոպոսին հանուն հազարավոր զոհերի անձամբ գնալ Ադանա և 

ներկայանալ իրենց համոզմամբ՝ «Արդարադատ Ատյանին», իր վրայից սրբել 

մեղադրանքները: Տե՛ս «Հովիւ», 1909, օգոստոսի 30, թիւ 32: Հավելենք, որ 

հետագայում, 1911 թ. Մուշեղ Սերոբյանը դարձավ ԱՄՆ-ում Հայ Առաքելական 

Եկեղեցու հոգևոր առաջնորդ: Տե՛ս Ք. Աւագեան, նշվ. յօդվ., էջ 65: 
1  Գր․ Ծ. Վրդ. Չիֆթճեան, Ատանայի կոտորածին ակնարկութիւնները առաջնորդ 

Մուշեղ եպս. Սերոբեանի ծոցատետրին մէջ (1909), «Հասկ», ԺԲ տարի, Անթիլիաս-

Լիբանան, 2010, Էջ 121: 
2 «Արարատ», Ե-Զ, 1909, էջ 549-551: 



56 

 

Այսպիսով, եպիսկոպոսը գալիս է համոզման, որ սահ-

մանադրական Թուրքիան ոչնչով չի տարբերվում սուլթա-

նական բռնապետությունից1: Նա երիտթուրքերի հանցա-

գործությունը բնորոշեց եղեռն անունով՝ նշելով, որ այն 

«…ոչ միայն նախատինք պիտի մնայ Օսմ. Ազատագրուած 

Հայրենիքին, այլեւ անբուժելի… վէրքը հայութեան սրտին 

վրայ»2: Նախկինում օսմանյան սահմանադրության հետ 

հույսեր կապող ու այն սատարելու կոչեր անող եպիսկո-

պոսը առաջիններից մեկն էր, որն Ադանայի կոտորածի 

կազմակերպիչ համարեց երիտթուրքերին, ինչը «վերապա-

հութեամբ ընդունեցին» ժամանակի անգամ առաջադեմ 

շատ գործիչներ3:  

«Միություն և առաջադիմություն» կազմակերպության 

հիմնադիրներից Ահմեդ Ռիզայի մասին գրում է. «Ահմէտ 

Ռիզա եւ իրեն հետ ամբողջ Իթթիհատը, թուրք էին եւ 

թուրք մնացին, թուրք բառին ամենազզուելի իմաստովը, 

անփոփոխելի ու անսրբագրելի, որ ո՛չ հին սովորութէն մը 

կը հրաժարին, եւ ո՛չ ալ նոր բարեփոխութեան մը ընդու-

նակ ցոյց կու տան ինքզինքնին»4: Նա դառնորեն գրում է, 

որ անցյալի զրկանքների ու տառապանքների ենթարկված 

հայության կողմից Սահմանադրության նկատմամբ «հա-

մակրական ցոցը այսքան արիւնոտ պիտի ըլլար»5: 

Որպես կոտորածի կանխամտածված լինելու ապա-

ցույց նա վկայակոչում է Թուրքիայի ներքին գործերի նա-

խարար Ադիլ բեյի հեռագիրն՝ ուղղված կիլիկիայի թուրք 

պաշտոնյաներին. «Մեծագոյն ուշադրութեամբ հոգ տարո-

                                                           

1 Տե՛ս Մուշեղ եպիսկոպոս, նվշ․ աշխ․, էջ 35: 
2 Նույն տեղում, էջ 6: 
3 Մուշեղ եպիսկոպոս, Հայկական մղձաւանջը, էջ 9: 
4 Նույն տեղում, էջ 79: 
5 «Արարատ», 1909, Ե-Զ, էջ 549: 



57 

 

ւի, որ վնաս չհասնի օտար կրօնային հաստատութիւննե-

րուն եւ հիւպատոսարաններուն»1: Ըստ Եպիսկոպոսի հե-

ռագիրը հրաման էր հայերին ջարդելու՝ «համիդեան 

բնադրումով մը խմբագրուած»2: 

Անգամ հեռավոր Եգիպտոսում շարունակվում են նրա 

անձի շուրջ ամբաստանությունները: Թուրքական կառա-

վարությունը, փորձելով Կիլիկիայի աղետից շեղել հասա-

րակության և եւրոպայի ուշադրությունը, դիմում է ավան-

դական գործելակերպի՝ հայերին ամբաստանելով և կոտո-

րածի մեղքը բարդելով նրանց վրա: Մուշեղ եպիսկոպոս 

Սերոբյանի անունը հայտնվում է երիտթուրքական կառա-

վարության կազմած պետական քննիչ հանձնաժողովի՝ 

փախուստի մեջ գտնվող հայերի անվանացանկում, այն 

մեղադրանքով, որ նա Կիլիկիայում հայկական անկախ 

պետություն հիմնելու նպատակով «անջատողական շար-

ժում» էր սկսել: «…Եւ նոյն իսկ առաջ կերթան Ատանայի 

դժբախտ Առաջնորդն՝ Մուշեղ Եպիսկոպոսն ամբաստանե-

լու և զայն իբրև յանցաւոր նկատելով եգիպտական կառա-

վարութենէն պահանջելու»3: 

Այդ առիթով «Արեւելեան մամուլը» հեգնանքով գրում 

է. «…զարմանում ենք, որ մի քիչ ուշ են արթնանում՝ Մու-

շեղ եպիսկոպոսին հանցագործ հանելու համար: Մինչդեռ 

նրա՝ Մերսինում գտնվելու ժամանակ կրկին դիմումները՝ 

ցամաք ելնելու, կարգելեն, և սպառնալիքներով կստիպեն 

վերադառնալ Եգիպտոս»: Թերթը հարցնում է. «Եթէ յան-

ցաւոր էր՝ ինչու՞ Թուրքիա անոր մուտքը արգիլեցին ու-

րեմն»4: Թերթի թղթակից Լևոն Մկրտչյանը գրում է, որ Եւ-

                                                           

1 Մուշեղ եպիսկոպոս, Ատանայի․․․, էջ 4: 
2 Նույն տեղում: 
3 «Արեւելեան մամուլ», 1909, մայիսի 19, թիւ 21: 
4 Նույն տեղում: 



58 

 

րոպային աչքին իբրև ջարդերի պատճառ թուրքերը ցույց 

են տալիս հայերին՝ ամբաստանելով Ադանայի առաջնորդ 

Մուշեղ եպիսկոպոսի նման նշանավոր գործչին, որի նմա-

նը չկար օսմանյան կայսրությունում1: 

 «Թասվիրի Էֆքեարի» խմբագրի հետ ունեցած հարցազ-

րույցում Կ. Պոլսի Ազգային ժողովի երեսփոխան Հակոբ Պա-

պիկյանը, որը մասնակից էր Ադանայի կոտորածների հե-

տաքննությանը, ժխտում է Մուշեղ եպիսկոպոսի վերաբեր-

յալ զրպարտությունները՝ նշելով, որ թեմակալ առաջնորդը 

հիշատակագրերում կառավարությանը և կուսակալին բա-

նավոր կարգով սոսկ զգուշացել է, որ առաջիկայում կարող 

են խառնաշփոթություններ ծագել և անհրաժեշտ է միջոց-

ներ ձեռք առնել. «Բայց առաջնորդին խօսքերը չափազան-

ցութիւն նկատուեր են և ո և է պէտք չէ տեսնել միջոցներ 

ձեռք առնել»2:  

 «Հովիւը» վկայակոչում է, որ Ամերիկայում հրատարակ-

վող «Pearsons Magazine» հանդեսը ջարդից հետ Ադանա է 

ուղարկել սեփական թղթակից Ջեյմս Քրիլմընիին, որը վկա-

յում է, որ հայերի մեծամասնությունն անմեղ էր և հեղափո-

խական ծրագրեր չուներ և Ադանայի ջարդի պատասխանա-

տու է համարում Մուշեղ եպիսկոպոսին, որն իր կրակոտ ճա-

ռերով կոչում էր զենք գնել3: Իրականում, սակայն, ամերի-

կացի թղթակիցը եպիսկոպոսին անվանում է պարզապես 

«խռովարացոյց մը» և «անօգնական երազող»4: 

 Հայտնի են Տարսոնի Ամերիկյան քոլեջի տնօրեն Թով-

մաս Քրիսթիի, Կ. Պոլսի անգլիական դեսպանատան առա-

ջին թարգման Ֆիցմորիսի դիրքորոշումը, որոնք աղետի 

                                                           

1 Նույն տեղում:  
2 «Լուսաբեր-Արեւ», Գահիրէ, 1909, 15 յուլիս, թիւ 670-81: 
3 «Հովիւ», 1909, հոկտեմբերի 25, թիւ 40: 
4 Տե՛ս «Երիտասարդ Հայաստան», Նիւ-Եօրք, 1909, սեպտեմբեր 8, թիւ 8: 



59 

 

պատասխանատվությունը բարդում են եպիսկոպոսի ան-

խոհեմ ու անզգույշ քայլերի վրա1՝ փաստորեն մեկ անձի 

գործոնով մեկնաբանելով համահայկական աղետի պատ-

ճառները, որն ընդգրկեց ոչ միայն Ադանայի գավառը, 

այլև շրջակայքի հայկական բնակավայրերը:  

Նմանօրինակ կարծիք է հնչեցնում Ս. Չերքեզյանը. 

«Ես կարծում եմ, որ Ադանայի ջարդերի կորիզը եղան նոյ-

նիսկ Ադանայի առաջնորդի այդտեղ հնչեցրած «…յառաջ 

եկաւ անկախ Հայաստանի կազմութեան գաղափարը» 

խօսքերը»2: 

Այսպիսով, Մուշեղ եպիսկոպոս Սերոբյանը, որպես իր 

թեմին ու ժողովրդին նվիրված հովիվ, աշխույժ գործու-

նեություն է ծավալում՝ փորձելով կանխել հայ բնակչութ-

յան գլխին կախված աղետը: Առանց պատճառի հայությա-

նը վրա պարբերաբար զինված հարձակումների ենթարկ-

վող թուրք կառավարիչների արարքները ներկայացնելով 

համապատասխան մարմիններն՝ նա մի կողմից ձեռք է բե-

րում թուրքական կառավարության թշնամանքը, մյուս 

կողմից մեղադրվում «հեղափոխական» ու «անզգույշ» լի-

նելու մեջ: Եպիսկոպոսի «մեղքն» այն էր, որ նա մեղադ-

րում էր բռնակալական վարչակարգի հետևորդ կառավա-

րիչներին, իսկ ժողովրդին հորդորում պայքարել հանուն 

Սահմանադրության և դիմակայել հնարավոր վտանգին:  

 

ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ ПРЕДВОДИТЕЛЬЯ АДАНСКОЙ 

ЕПАРХИИ ИЕПИСКОПА МУШЕХА СЕРОПЯНА В  

1908-1909 ГГ. 

 

                                                           

1 «Լուսաբեր-Արեւ», 1909, 4 դեկտեմբերի, թիւ 760, «Հովիւ», 1909, դեկտեմբերի 20, թիւ 

48: 
2 Հովիւ , 1909, օգոստոսի 9, թիւ 29:  



60 

 

Асмик Амирджанян  

РЕЗЮМЕ 

Младотурецкая революжция июля 1908 года была 

воспринята как завершение векового турецкого ига и 

деспотизма гамидсково периода. Армянские деятели по-

верили в провозглашенные младотурками лозунги рав-

ноправия и свободы. Однако младотурки начиная с на-

чало апреля 1909 г. организовали погромы армян в Адане.  

В этот период своей активной деятельностью отли-

чился предстоятель Аданской епархии епископ Мушег 

Серобян. Он, понимая, что армянству Киликии грозит 

опасность и пытаясь ее предотвратить, направляет мно-

гочисленные обращения к турецким чиновникам. В то же 

время призывает армянское население оставаться вер-

ным Конституции. В конце концов епископ приходит к 

выводу, что за трагедией в Адане стояли младотурки. 

 

THE ACTIVITIES OF THE LEADER OF DIOCESES OF 

ADANA BISHOP MUSHEGH SEROBYAN IN 1908-1909 

 

Hasmik O. Amirjanyan 

 

SAMMARY 

The Young-Turks revolution of June 1908 hailed as the 

termination of century-long Turkish york and despoic rule of 

the Hamid period. The Armenian figures did in actuel act 

belive the logans prociaimed by the Young Turks of 

brotherhood, equal rights and freedom. However, the young 

Turks beginning from the Аpril in 1909 organized the 

massacre of the Armenians of Adana.  

During this period, the primate of the Diocese of Adana, 

Bishop Mushegh Serobyan, distinguished himself by his 

activity. Realizing that the Armenians of Cilicia are in 

danger of a catastrophe and trying to prevent it, he sends 



61 

 

numerous appeals to Turkish officials. At the same time, he 

calls on the Armenian population to remain faithful to the 

Constitution. In the end, the bishop comes to the conclusion 

that the Young Turks were behind the tragedy in Adana. 

 

Հասմիկ Ամիրջանյան, պատմական գիտությունների թեկ-

նածու: ՀՀ ԳԱԱ պատմության ինստիտուտ, ավագ գիտաշխա-

տող: Գիտական հետաքրքրութիւնների շրջանակը.Նոր շրջանի 

պատմություն, Լոռու գավառ, հայ-վրացական հարաբերություն-

ներ, ժողովրդագրության հարցեր, հայոց եկեղեցու պատմու-

թյուն, Հովսեփ արքեպիսկոպոս Արղության, Ամենայն Հայոց 

կաթողիկոս Ղուկաս Կարնեցի, հայկական մամուլ:  

amirjanyan.hasmik@rambler.ru 

 

Асмик Амирджанян, кандидат исторических наук. 

Национальная академия наук Республики Армения, Инс-

титут истории, научний сотрудник, Круг научных инте-

ресов: Новая история, облость Лори, армяно-грузинские 

отношения, демографические вопросы, история Армян-

ской Апостольской Церкви, Иосиф архиепископ Аргутян, 

Котолокос Всех Армян Гукас Карнеци, армянская пресса. 

amirjanyan.hasmik@rambler.ru 

 

Hasmik Amirjanyan, Candidate of Historical Sciences. 

Institute of History, National Academy of Sciences of 

Republic of Armenia, senior scientific researcher, Doctor of 

History. Scope of Academic interests: The new history, the 

region of Lori, the Armenian-Georgian relations, 

demographic questions, The History of the Armenian 

Apostolic Church, Archbishop Hovsep Arghutyan, 

Catholicos of All Armenians Ghukas Karneci, the armenian 

press. amirjanyan.hasmik@rambler.ru 

 

  

mailto:amirjanyan.hasmik@rambler.ru
mailto:amirjanyan.hasmik@rambler.ru
mailto:amirjanyan.hasmik@rambler.ru


62 

 

Արծուի Բախչինեան 

ՄԻ ԱՆՏԻՊ ՅՈՒՇԱԳՐՈՒԹԻՒՆ ԿԻԼԻԿԻՈՅ ՀԱՅՈՑ 

ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ՍԱՀԱԿ Բ. ԽԱՊԱՅԵԱՆԻ ՎԵՐԱԲԵՐԵԱԼ 

Հիմնաբառեր` Գիւտ Մխիթարեան, կաթողիկոս Սահակ Բ. 

Խապայեան, Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսարան, Մեծ եղեռն, 

յուշագրութիւն։ 

 

Ключевые слова: Кюд Мхитарян, католикос Саак II Хабаян, 

Киликийский католикосат Армянской апостольской церкви, 

геноцид армян, мемуары. 

 

Key-words: Kud Mkhitaryan, Catholicos Sahak II Khabayan, 

Catholicosate of Cilicia, Armenian genocide, memoirs. 

 

Հաղորդումը վերաբերում է Գիւտ Մխիթարեանի «Դրո-

ւագներ հայկական Գողգոթայէն. 1912–1937» անտիպ յու-

շագրութեանը։ Հեղինակը 1903–1919 թթ. Մեծի Տանն Կիլի-

կիոյ կաթողիկոսարանում աշխատել է որպէս կաթողիկոս 

Սահակ Բ. Խապայեանի (1849–1939) հաշուակալ-քարտու-

ղար եւ իր յուշագրութեան մէջ արտացոլել ինչպէս Մեծի 

Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան, այնպէս էլ արեւմտա-

հայութեան (մասնաւորապէս՝ Կիլիկիոյ հայութեան) պատ-

մութեանն առնչուող իրադարձութիւններ՝ Մեծ եղեռնից ա-

ռաջ եւ յետագայ տարիներին՝ կենտրոնանալով 1915 թո-

ւականի վրայ։ Յուշագրութիւնն անդրադառնում է Սահակ 

Բ Խապայեանի գործունէութեանը, նրա այցելութիւններին 

տարբեր քաղաքներ, Մեծ եղեռնի ժամանակ Սսոյ վանքի 

խուզարկութիւնը եւ պարպումը, կաթողիկոսի տարագր-

մանը եւ ժամանակաւոր վերադարձին Կիլիկիա եւ այլն։ 

Յուշագրութիւնը յաւելեալ տեղեկութիւններ է տրամադ-



63 

 

րում 1914–1921 թթ. արեւմտահայութեան հանդէպ գործո-

ւած ցեղասպանութեան եւ տարագրութեան, հոգեւոր-եկե-

ղեցական կեանքի վերաբերեալ, յիշատակւում են ժամա-

նակաշրջանի հայ եւ օտարազգի տարբեր գործիչներ, մաս-

նաւորապէս՝ եղեռնամահ մտաւորականներից մի քանիսը։ 

2017 թուականին բրազիլացի պատմաբան Էյտօր Լօու-

րէյրօն, որ զբաղւում է Բրազիլիայի հայ համայնքի պատ-

մութեան ուսումնասիրութեամբ, մեզ յանձնեց 124 էջից 

բաղկացած պատճէնահանուած մի հայերէն ձեռագիր՝ «-

Գիւտ Մխիթարեան, Դրուագներ հայկական Գողգոթայէն. 

1912–1937» վերնագրով։ Նա յայտնեց, որ ձեռագիրն իրեն 

է փոխանցել հեղինակի՝ Գիւտ Մխիթարեանի դուստրը՝ 

բրազիլաբնակ Շաքէ Աւետիսեանը։ Հեղինակը 1903–1919 

թթ. Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսարանում աշխատել է 

որպէս 1902–1939 թթ. կաթողիկոս Սահակ Բ. Խապայեանի 

(1849–1939) հաշուակալ-քարտուղար եւ վկայութիւններ 

թողել արեւմտահայութեան (մասնաւորապէս՝ Կիլիկիոյ 

հայութեան) նախա- եւ յետեղեռնեան ժամանակաշրջանի 

վերաբերեալ։ Ձեռագրի շարադրանքը մուտքագրեցինք եւ 

բնագիրը պատրաստեցինք հրատարակութեան՝ առաջա-

բանով եւ ծանօթագրութիւններով։ ՀՀ ԳԱԱ Պատմութեան 

ինստիտուտն այն նախատեսում է լոյս է ընծայել որպէս 

իր հերթական հրատարակութիւն 2023 թուականին։ 

Սոյն հաղորդման մէջ նախ ներկայացնենք յուշագրու-

թեան հեղինակին։ Գիւտ Մխիթարեանը1 (1877 (1878), Սկիւ-

տար, Կ.Պոլիս – 1940, Բրազիլիա) հոգեւոր, կրթական գործիչ 

                                                           

1  Մխիթարեանի կենսագրական տուեալները մասնաւորապէս քաղել ենք իր իսկ 

գրութիւններից եւ հետեւեալ աղբիւրներից՝ Գառնիկ Ստեփանեան, Կենսագրական 

բառարան, հատոր Գ, Երեւան, 1990, էջ 56, Վ․ Մատթէոսեան, Հարաւային կողմն 

աշխարհի. հայերը Լատին Ամերիկայի մէջ սկիզբէն մինչեւ 1950, Անթիլիաս, 2005, էջ 

263-264։ 



64 

 

եւ բանասէր էր։ Աւազանի անունը եղել է Մանուկ։ Կրթու-

թիւնն ստացել է ծննդավայրում՝ Ս. Խաչ ծխական վարժարա-

նում եւ Ազգային Կեդրոնական վարժարանում, որն աւար-

տելուց յետոյ 1896–1898 թթ. ուսանել է Երուսաղէմի Ժառան-

գաւորաց վարժարանում։ 1903–1919 թթ. աշխատել է Մեծի 

Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսարանում հաշուակալ-քարտու-

ղար աշխատելուն զուգահեռ Մխիթարեանը պաշտօնավա-

րել է նաեւ որպէս դպրոցի տեսուչ եւ ուսուցիչ Կիլիկիայում։ 

1905-ին աբեղայ է ձեռնադրուել՝ Գիւտ անունով։ 1907–1914 

թթ. ստացել է վարդապետի, ծայրագոյն վարդապետի եւ ե-

պիսկոպոսի աստիճաններ։ 1910–1915 թթ. վարել է Սսոյ Ժա-

ռանգաւորաց վարժարանի տեսչութիւնը։ Երբ 1915-ի յունի-

սին Սսի Մայրավանքից աքսորուել են եպիսկոպոսները, Սա-

հակ կաթողիկոսը ներկայացել է Հալէպում գտնուող Ջէմալ 

փաշային եւ խնդրել «որ գոնէ «այս ծանր հարուածը խնայուի 

մեզի...»։ Ու Ճէմալ փաշայի սիրտը կը կակուղնայ միայն այնքան, 

որ կ'արտօնէ, առժամանապէս, Գիւտ Եպիսկոպոսին Մայրա-

վանքին մէջ մնալ...։ Վերջը յայտնի պիտի ըլլար, թէ այդ իսկ 

խաբկանք էր, որովհետեւ Գիւտն ալ պիտի աքսորուէր»1։ 1915-ին 

Սահակ կաթողիկոսի եւ այլ հոգեւորականների հետ Հալէ-

պից մեկնել է Իտլիպ։ Սակայն հազիւ տեղաւորուած՝ հրա-

ման է եկել, որ կաթողիկոսը պիտի Հալէպ վերադառնայ։ 

Սահակ վեհափառը Գիւտի եւ այլ հոգեւորականների հետ ե-

կած ճանապարհով վերադարձել է Հալէպ, որտեղ տեղեկաց-

րել են, որ Ջէմալ փաշան իրեն ուղարկում է Երուսաղէմ2։ 

1916-ի մայիսին Ջէմալը Երուսաղէմ գալով՝ Սահակ կաթողի-

կոսին հրաւիրել է մասնաւոր տեսակցութեան, որին մաս-

                                                           

1  Բիւզանդ Եղիայեան, Ժամանակակից պատմութիւն Կաթողիկոսութեան Հայոց 

Կիլիկիոյ 1914-1972, Անթիլիաս, 1975, էջ 51։ 
2 Անդ, էջ 55։ 



65 

 

նակցել են նաեւ Գիւտ եւ Եղիշէ եպիսկոպոսները։ Ջէմալ 

փաշան յայտնել է, որ օսմանեան կառավարութիւնը որոշել է 

միաւորել Պոլսոյ եւ Երուսաղէմի պատրիարքութիւնները եւ 

Աղթամարի կաթողիկոսութիւնը եւ պահել միայն Կիլիկիոյ 

կաթողիկոսութիւնը, որի Աթոռը պիտի լինի Երուսաղէմի Հա-

յոց վանքը1։ 1917-ին Սահակ կաթողիկոսը Մաղաքիա պատ-

րիարք Օրմանեանի եւ այլոց հետ տեղափոխուել է Դամաս-

կոս, եպիսկոպոսական փոխանորդ Գիւտ Մխիթարեանը չի 

կարողացել նրան ընկերակցել2։ 1920–1923 թթ. վարել է Խար-

բերդի առաջնորդական տեղապահի պաշտօնը։ Այստեղ նա 

գրի է առել Խարբերդի շրջանում նահատակուած եկեղեցա-

կանների անունները եւ նրանց նահատակութեան պարա-

գաները, որ պատրաստել է Թէոդիկի խնդրանքով, ինչպէս 

նաեւ նոյն շրջանի տարագրութիւնների եւ ջարդերի մասին 

հաւաքած նիւթերը, որոնք կորսուել են3։ 

1923-ի սկզբին Գիւտ Մխիթարեանը մեկնել է Մարսէյլ, 

որտեղ հրաժարուել է հոգեւոր կոչումից։ Ֆրանսիայից մեկ-

նել է ԱՄՆ, այնտեղից՝ Բրազիլիա, հաստատուել Սան Պաուլօ 

քաղաքում։ Այստեղ ամուսնացել է եւ աշխոյժ դերակատա-

րութիւն ունեցել հայ համայնքի կեանքում։ Աշխատակցել է 

ամերիկահայ պարբերականներին, մասնաւորապէս Բօսթօ-

նի «Հայրենիքին» 4, Ֆրէզնոյի «Մշակին» եւ Բուենոս Այրէսի 

«Արմէնիային»։ 

1937-ին Անթիլիասում լոյս է տեսել Գիւտ Մխիթարեանի 

առաջին գիրքը՝ «Յուշեր եւ վերյիշումներ (1918-1935)» վեր-

նագրով, որն ընդգրկում է նախապէս մամուլում լոյս տեսած 

                                                           

1 Անդ, էջ 60։ 
2 Տե՛ս Մ․ արքեպս Օրմանեան, Խոհք եւ խօսք, Երուսաղէմ, 1929, էջ 13-14։ 
3 Տե՛ս Գ․ Մխիթարեան, Յուշեր եւ վերյիշումներ (1918–1935), Անթիլիաս, 1937, էջ 7։ 
4  Տե՛ս Կ. (sic) Մխիթարեան, Նամակներ Պրազիլիայէն, «Հայրենիք», Պօսթըն, 

17.04.1926, էջ 1։ 



66 

 

նրա գրութիւնները։ Հեղինակը նշել է, որ իր նպատակն է ե-

ղել վկայել Խարբերդի բնակիչների «եռամեայ դժնդակ ապ-

րումներու մասին»1։ Գրքոյկի զուտ հասոյթը տրամադրուել է 

Անթիլիասի Կաթողիկոսարանի կարիքները հոգալու գոր-

ծին2։ 

«Յուշեր եւ վերյիշումների» կազմի վրայ «Հեղինակին 

հրատարակելի գործերը» խորագրի ներքոյ նշուած են «Ու-

րուագիծ Պրազիլահայ գաղութի ծագման ու զարգացման 

(1880–1934)», «Պրազիլական հանրապետութիւն (ուսումնա-

սիրութիւն)» եւ «Դրուագներ հայկական Գողգոթայէն» վեր-

նագրերը։ Առաջին երկուսը լոյս են տեսել յաջորդ իսկ տա-

րին՝ «Պրազիլիոյ հայ գաղութը. սկիզբէն մինչեւ մեր օրերը» 

(Փարիզ, տպ. Խ. Մաթիկեան, 1938, Սիմոն Վրացեանի առա-

ջաբանով) եւ «Պրազիլիոյ հանրապետութիւն (համառօտ ու-

սումնասիրութիւն)» (Պուէնոս Այրէս, 1938) վերնագրերով, 

մինչդեռ երրորդը՝ սոյն հաղորդման բուն նիւթը, ցարդ մնում 

էր անտիպ։ 

Յուշագրութեան սկզբում զետեղուած «Երկու խօսքով» 

Մխիթարեանը պարզում է իր գրութեան շարժառիթը (մէջ-

բերում ենք ամբողջութեամբ). «Տասնեւվեց տարիներ ա-

նընդհատ Կիլիկիոյ Կաթողիկոսարանին մէջ մեր վարած քար-

տուղարութեան պաշտօնին բերումով, ոչ ոք առաւել քան զմեզ, 

կրնար տեղեակ ըլլալ տարիներու ընթացքին տեղի ունեցած ե-

ղերական եւ արիւնազանգ դէպքերուն, պատահարներուն եւ 

անց ու դարձերուն, որոնց միջոցին Ն. Ս. Օծութիւն Տ. Տ. Սա-

հակ Բ կաթողիկոս եղաւ, ըստ Աւետարանի, «ջանքն իւր ի վե-

րայ ոչխարաց» դնող քաջ եւ արթուն Հովուապետը: 

                                                           

1 Գ․ Մխիթարեան, Յուշեր եւ վերյիշումներ, անդ։ 
2 Անդ, էջ 8։ 



67 

 

Այդ դէպքերէն մէկ մասին ամփոփ պատկերը եւ Սահակ 

կաթողիկոսին ցոյց տուած կորովի ընթացքը եւ ըրած ձեռ-

նարկները հրատարակութեան տալու մեր նպատակն է հերքել 

այն անտեղի մեղադրանքները եւ անիմաստ խծբծանքներն ու 

վերագրումները, զորս Օրմանեան արքեպիսկոպոս ըրած է իր 

յետ մահու հրատարակուած «Խոհք եւ խօսք»ին1 մէջ՝ ներկա-

յացնելով Սահակ կաթողիկոսը լուռ բերան, անխօս լեզու եւ 

անշարժ ձեռք2: 

Ընթերցողը պիտի տեսնէ, որ Ն. Ս. Օծութիւնը՝ մինչեւ մա-

հը եւ հակառակ իննսուն երկար տարիներու ծանր բեռը իր ու-

սերուն վրայ կրելուն՝ ցոյց տուած է իր անլուռ բերանը, խօ-

սուն լեզուն, շարժուն ձեռքը, ոսկեղէն գրիչը եւ զգայուն սիրտը: 

Գալիք սերունդները վերապահութեամբ պէտք է կարդան 

Օրմանեանի այդ տողերը, որ արդիւնք են շիլ տեսութեան եւ 

մասամբ ալ նախանձոտ կիրքի՝ հանդէպ մէկու մը, որուն պաշ-

տօնին երեսունեւեօթ տարիները արիւնի ու աւերի սեւ օրեր 

միայն եղած են»: 

Փաստօրէն, սոյն յուշագրութիւնը գրելու Մխիթարեա-

նի շարժառիթներից մէկը եղել է Սահակ Բ. Խապայեան 

կաթողիկոսի իրական կերպարի եւ բարի անուան աւան-

                                                           

1 Մ․ արքեպս․ Օրմանեան, (1841–1918), Կ. Պոլսի Հայոց պատրիարք, աստուածաբան, 

հայագէտ, պատմաբան, բանասէր, հրապարակախօս։ 
2 Օրմանեանի խօսքը Մխիթարեանը մէջբերել է յիշողութեամբ. իրականում վերջինս 

գրել է. «Հայաբնակութեան արմատին տապարն ալ դրուեցաւ. Կ. Պոլսոյ 

պատրիարքութիւնը ջնջուեցաւ, պատրիարքը աքսորուեցաւ, Երուսաղէմի 

պատրիարքութիւնն ալ վերցուեցաւ, Սսոյ և Աղթամարայ կաթողիկոսութիւններ 

ձուլուեցան, Մայր Աթոռի առաքելական իշխանութիւնը քաղաքական իշխանութեամբ 

անգոյ հռչակուեցաւ, և բոլորէն գումարուած նոր իշխանութիւն մը ստեղծուեցաւ, և 

լուռ բերանի, անխօս շրթունքի, անգործ ձեռքի, անշարժ սիրտի մը յանձնուեցաւ, որ 

անունը զրուցուի, իսկ գործը խափանուի, երևոյթը արդարանայ և իրականութիւնը 

չքանայ»: Տե՛ս Մ․ արքեպս․ Օրմանեան, Խոհք եւ խօսք, Երուսաղէմ, 1929, էջ 471։ 



68 

 

դումը հետագայ սերունդներին՝ փորձելով հերքել Մաղա-

քիա արքեպիսկոպոս Օրմանեանի պէս ազդեցիկ գործչի 

կողմից վերջինիս հասցէագրուած որակումները1։ Սակայն 

ինչպէս Մեծ եղեռնի փորձառութիւնն ապրած բազում 

մտաւորականներ, Մխիթարեանը եւս իր պարտքն է հա-

մարել գրի առնել ժամանակի իրադարձութիւնները՝ գլխա-

ւոր «հերոս» ունենալով Սահակ Բ Խապայեանի գործու-

նէութիւնը։ Այն ընգրկում է 1912-ից 1937 թուականները՝ 

կենտրոնանալով յատկապէս, հեղինակի բնորոշմամբ, 

«1915 անիծակուռ տարիի» վրայ։ 

Յուշագրութիւնն ամփոփուած է 14 ոչ մեծ գլուխնե-

րում։ Դրանք են՝ 

1. Գարանֆիլեան վարդապետ ի Զէյթուն 

2. Սահակ կաթողիկոս ի Հալէպ 

3. Սահակ կաթողիկոս ի Հաճըն 

4. Սահակ կաթողիկոս յԱտանայ 

5. Խուզարկութիւն Սսոյ վանքին 

6. Սահակ կաթողիկոս կրկին ի Հալէպ 

7. Սսոյ միաբանութեան տարագրումը 

8. Սահակ կաթողիկոսի տարագրումը 

9. Կաթողիկոսութիւն-Պատրիարքութիւն 

10. Սահակ կաթողիկոս ի Դամասկոս եւ յԵգիպտոս 

11. Վերադարձ ի Կիլիկիայ 

12. Սահակ կաթողիկոս յԵւրոպայ 

13. Վերադարձ յԵւրոպայէ 

                                                           

1 Մինչ այդ Գիւտ Մխիթարեանը «Խոհք եւ խօսքի» վերաբերեալ ճշտումներ է կատարել 

«Օրմանեանի Ինքնակենսագրութեան շուրջ պատմական ճշդումներ» յօդուածում 

(տե՛ս Գիւտ Մխիթարեան, Յուշեր եւ վերյիշումներ (1918–1935), էջ 90-96), իսկ 

«Պատմական ճշդումներ» յօդուածով անդրադարձել է նաեւ Օրմանեանի 

«Ազգապատում» աշխատութեան Գ. հատորին (տե՛ս անդ, էջ 83-89)։ 



69 

 

14. Արտագաղթ ի Սուրիայ 

 

Յուշագրութիւնն ամփոփում է «Յաւելուածը», որն 

ընդգրկում է երկու փաստաթուղթ՝ «Երդմնագիր Յովհան-

նէս ծայրագոյն վարդապետ Գարանֆիլեանի» եւ «Ամփո-

փում Սահակ կաթողիկոսին խօսած խրատականին»։ 

Սոյն հաղորդման նպատակը յուշագրքի բովանդակու-

թիւնը մանրամասնօրէն պատմելը չէ, այլ համառօտ ներ-

կայացնելը՝ նախքան հրատարակուելը։ Ինչպէս երեւաց 

յուշագրութեան գլուխների վերնագրերից՝ Գիւտ Մխիթա-

րեանը ներկայացրել է մասնաւորապէս Կիլիկիոյ Հայոց 

կաթողիկոսի գործունէութիւնը՝ նրա այցելութիւնները զա-

նազան քաղաքներ, Մեծ եղեռնի ժամանակ Սսոյ վանքի 

խուզարկութիւնը եւ ապա պարպումը, Սսոյ միաբանու-

թեան եւ Սահակ կաթողիկոսի աքսորը եւ ժամանակաւոր 

վերադարձը Կիլիկիա, նրա ուղեւորութիւնը Եգիպտոս եւ 

Եւրոպա։ Յուշագրութիւնը յաւելեալ տեղեկութիւններ է 

տրամադրում 1914–1921 թթ. արեւմտահայութեան հան-

դէպ գործուած ցեղասպանութեան եւ տարագրութեան, հո-

գեւոր-եկեղեցական կեանքի վերաբերեալ, յիշատակւում 

են ժամանակաշրջանի հայ եւ օտարազգի տարբեր գործիչ-

ներ, մասնաւորապէս՝ եղեռնամահ մտաւորականներից մի 

քանիսը։ Մխիթարեանը ներկայացրել է հիմնականում 

յայտնի փաստեր, սակայն առկայ են նաեւ արժէքաւոր 

լրացումներ եւ մանրամասներ։ 

Յուշագրութեան հաւաստիութիւնը ամրապնդւում է 

Սահակ կաթողիկոսի նամակներից եւ հեռագրերից կատա-

րուած բառացի մէջբերումների առկայութեամբ։ Մխիթա-

րեանը քարտուղարի իր պաշտօնի բերումով յաճախ ձեռ-

քի տակ է ունեցել կաթողիկոսի գրութիւնների պատճէննե-

րը, իսկ երբ չի ունեցել՝ յարկ է համարել նշել այդ մասին։ 



70 

 

Օրինակ, խօսելով Գրիգոր Զօհրապի՝ Սահակ կաթողիկո-

սին յանձնած կտակի մասին, Մխիթարեանը նշել է. «Ժա-

մանակին թէեւ ընդօրինակած էինք կտակը, բայց դժբախտա-

բար այսօր չունինք մեր տրամադրութեան տակ: Ոչ ալ՝ Զօհրա-

պի՝ Սահակ կաթողիկոսին գրած նամակը, որով ցաւ կը յայտ-

նէր Կիրակի օրը եկեղեցի չի կրնար երթալուն եւ Ն. Ս. Օծու-

թեան օրհնութիւններէն զրկուած ըլլալուն համար»։ Նրա ձեռ-

քի տակ, անշուշտ, եղել է նաեւ «Կիլիկեան կսկիծներ. վա-

ւերագրեր Կիլիկիոյ կաթողիկոսական դիւանէն, 1903–

1915» հատորը (Պէյրութ, 1927), որտեղ ընդգրկուած է Սա-

հակ կաթողիկոսի թղթակցութիւնների մի մասը։ 

Յուշագրութեան էջերից յառնում են նաեւ մի շարք ար-

ժէքաւոր խորհրդածութիւններ ժամանակի իրադարձու-

թիւնների վերաբերեալ՝ կատարուած հեղինակի կողմից 

կամ մէջբերուած ուրիշներից։ Այսպէս, Սահակ կաթողիկո-

սը 1914-ին Զաւէն պատրիարքին գրել է. «Բնաւ սխալած 

չենք ըլլար, եթէ ըսենք, թէ ներկայ կառավարութիւնը նախորդ 

ռեժիմէն շատ աւելի առիթ կուտայ լեցնելու դառնութեան բա-

ժակը»: Եւ կամ, յիշելով Մարաշի կուսակալի բնորոշումը 

հայ-թուրքական բախումների վերաբերեալ որպէս «հօր ու 

զաւկի կռիւներ», Մխիթարեանը պարզաբանել է. «Թուրքը 

երբէք զաւակ չէ նկատած հայը, ընդհակառակը, միշտ իբրեւ 

ստրուկ՝ հալածած, կողոպտած, բռնաբարած եւ սպաննած 

է․․․», եւ այլն։ 

Յուշագրողի լեզուն յաճախ զգացմունքային է, յատկա-

պէս Սահակ կաթողիկոսի խօսքից կատարուած մէջբերում-

ները հարուստ են տարբեր վկայակոչումներով, ոչ միայն 

աստուածաշնչեան յղումներով, այլեւ հայոց պատմութիւ-

նից կատարուած զուգահեռներով (Սահակ Ձորոփորեցի, 

Վահան Գողթնացի, ֆրանսիացիների հետ ամուսնացած 



71 

 

կիլիկեան իշխանուհիներ եւ այլն)։ Շարադրանքում քիչ 

չեն թուրքերէն բառերը եւ նախադասութիւնները, որ ար-

տացոլում են տուեալ ժամանակաշրջանի արեւմտահայե-

րէնի պատկերը։ 

Ամփոփելով նշենք, որ Գիւտ Մխիթարեանի «Դրուագ-

ներ հայկական Գողգոթայէն» աշխատութիւնը լրացնում է 

Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան, Հայոց ցեղաս-

պանութեան եւ գաղթականութեան վերաբերեալ յուշագ-

րական գրականութիւնը։ 16 տարի Կիլիկիոյ կաթողիկոսա-

րանում պաշտօնավարած հեղինակը եղել է իրադարձու-

թիւնների կիզակէտում՝ պարբերաբար «առաջին ձեռքից» 

ստանալով թարմ տեղեկութիւններ կատարուող դէպքերի 

վերաբերեալ եւ գրառել դրանք՝ վստահելի հիմք ապահո-

վելով իր հետագայ յուշագրութեան համար։ 

 

НЕИЗДАННЫЕ МЕМУАРЫ О КАТОЛИКОСЕ  

КИЛИКИИ СААКЕ II ХАБАЯНЕ 

 

Арцви Г. Бахчинян 

 

РЕЗЮМЕ 

Публикация представляет неизданные мемуары Кю-

да Мхитаряна «Фрагменты Армянской Голгофы: 1912-

1937». Автор в 1903-1919 гг. работал в Киликийском като-

ликосате Армянской апостольской церкви секретарем 

католикоса Саака II Хабаяна. В своих мемуарах он опи-

сывает как события, связанные с католикосатом Кили-

кии, также с жизнью западных армян (в частности, ар-

мян Киликии) в общем, до Геноцида и после него, уделяя 

особое внимание, «проклятому 1915 году». В мемуарах 

отражена деятельность Саака II Хабаяна, его посещения 

разных городов, взятие монастыря Сиса, изгнание като-

ликоса и его временное возвращение в Киликию, и т. д. 



72 

 

Мхитарян приводит дополнительную информацию о ге-

ноциде и изгнании западных армян в 1914-1921 гг., об их 

духовной и церковной жизни, также упоминает имена 

армянской творческой интеллигенции – жертв Геноцида. 

 

AN UNPUBLISHED MEMOIR ON CATHOLICOS OF 

CILICIA SAHAK II KHABAYAN 

 

Artsvi H. Bakhchinyan 

SUMMARY 

The publication presents Kud Mkhitaryan’s unpublished 

memoirs “Episodes from the Armenian Golgotha. 1912–

1937.” In 1903-1919 the author worked at the Armenian 

Catholicosate of the Great House of Cilicia as the secretary 

of the Catholicos Sahak II Khabayan. In his memoirs, he 

presented both events regarding the Catholicosate of Cilicia 

and, in general, of Western Armenians (in particular, the 

Armenians of Cilicia) before and after the Genocide, paying 

special attention, in his words, to “the accursed 1915.” The 

memoirs reflect the activities of Sahak II Khabayan, his 

visits to different cities, the capture of the Sis monastery, 

the expulsion of the Catholicos and his temporary return to 

Cilicia, etc. Mkhitaryan provides additional information 

about the genocide and expulsion of Western Armenians in 

1914-1921, about their spiritual and church life, also mentions 

the names of the Armenian creative intelligentsia - the 

victims of the Genocide. 

 

Արծուի Բախչինեան, բանասիրական գիտութիւնների 

թեկնածու: ՀՀ ԳԱԱ Պատմութեան ինստիտուտի աւագ գիտ-

աշխատող։ Գիտական հետաքրքրութիւնների շրջանակը ներա-

ռում է հայ համայնքների եւ Սփիւռքի պատմութիւնը, հայ մշա-

կոյթի պատմութիւնը, հայազգի ականաւոր անհատները։ 

artsvi@yahoo.com: 

mailto:artsvi@yahoo.com


73 

 

 

Арцви Бахчинян, кандидат филологических наук. 

Старший научный сотрудник Института Истории НАН, 

Армения. В круг научных интересов входят история ар-

мянских общин и диаспоры, история армянской куль-

туры, выдающиеся армянские деятели. 

  artsvi@yahoo.com. 

 

Artsvi Bakhchinyan, 

Candidate of Philological Sciences. Senior researcher 

at Institute of History of National Academy of Sciences, 

Armenia. His academic interests include the history of 

Armenian communities and the Diaspora, the history of 

culture, prominent Armenian individuals.

artsvi@yahoo.com. 

 

  

mailto:artsvi@yahoo.com
mailto:artsvi@yahoo.com


74 

 

Սուրէն Դանիէլեան 

ՅԱԿՈԲ ՕՇԱԿԱՆԻ ՎԵՐՋԻՆ ՓՈՐՁԱԳՐՈՒԹԻՒՆԸ. 

«ԱՐԵՒԵԼԱՀԱՅ ԲԱՆԱՍԻՐՈՒԹԻՒՆԸ ԵՒ ԷՋՄԻԱԾԻՆ. 

ԳԱՐԵԳԻՆ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ՅՈՎՍԷՓԵԱՆ» 
 

 Հիմնաբառեր՝ Յակոբ Օշական, Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոս 

Գարեգին Յովսէփեան, արեւելահայ բանասիրութիւն, գերմանական կրթու-

թիւն, մատենագիտական եւ կենսագրական որոնումներ: 

 

Ключевые слова: Акоп Ошакан, Католикос Великого Дома 

Киликийского Гарегин Овсепян, восточноармянская 

филология, немецкое образование, библиографические и 

биографические поиски. 

 

Key words: Hagop Oshagan, Karekin I Hovsepian Catholicos 

of Cilicia of the Armenian Apostolic Church, Eastern Armenian 

philology, Germanic education, bibliographic and biographical 

searches. 
 

Յակոբ Օշականի եւ Անթիլիասի Մեծի Տանն Կիլիկիոյ 

Գարեգին Առաջին Կաթողիկոսի գիտական ընդհանրական 

շփման եզրերը, անտարակոյս, շատ են եւ բազմաբնոյթ։ Ա-

ռաջինը, եւ թերեւս գլխաւորը, պէտք է նկատել նրանց՝ 

գրամշակութային եւ գիտական երեւոյթները համապար-

փակ եւ սեւեռուն գաղափարի տակ տեսնելու բացառիկ 

շնորհը։ Թերեւս այստեղ է նիւթի հանդէպ երկու գիտական 

այրերի շահագրգիռ մօտեցումը, այն թելադրանքը, որը 

բխում է հայագիտական նիւթի հարուստ շերտերից, որ հե-

տապնդում է 20-րդ դարի առաջին կէսի գիտական միտքը։ 

Այս առումով, անշուշտ, պատահականութեան կնիք 

չունէր Յակոբ Օշականի՝ արեւմտահայ եւ արեւելահայ գի-

տական շրջանակներում քիչ ուսումնասիրուած կամ աւե-

https://en.wikipedia.org/wiki/Catholicos_of_Cilicia
https://en.wikipedia.org/wiki/Catholicos_of_Cilicia
https://en.wikipedia.org/wiki/Armenian_Apostolic_Church


75 

 

լին՝ գրեթէ շրջանցուած վերջին՝ «Արեւելահայ բանասիրու-

թիւնը եւ Էջմիածին. Գարեգին Կաթողիկոս Յովսէփեան» 

աշխատասիրութիւնը՝ գրուած 1947-ին եւ հրատարակուած 

Յ. Օշականի յանկարծահաս մահից անմիջապէս յետոյ, 

1948-ին, Անթիլիասում՝ իբրեւ յարգանքի տուրք խոշորա-

գոյն վիպասանի, քննադատի, գրականութեան պատմա-

բանի թարմ յիշատակին։ Սա հայագիտութեան ածունե-

րում ամէնից բեղուն գրիչ խաղացրած, անկրկնելի հետա-

գիծ թողած գրագէտի վերջին խօսքն էր։ 

Նա մի փոքր այլ կերպ էր տեսնում նիւթի մատուցման 

եղանակը. նախ, այն դիտում էր նորագոյն մեկնումով՝ իբ-

րեւ «փորձագրութիւն». այս գրքում արդէն քանիցս կարե-

լի է հանդիպել օտարահունչ «էսսէ» եւրոպական զուգա-

հեռ եզրին։ Հաւանաբար, եթէ նաեւ այս գրքի հրատարա-

կութեան գլխին հասցնէր լինել, կ’ուղղորդէր հարցադր-

ման սլաքը։ Կը յուշէր, որ այն ոչ միայն աւարտուն չէ, այլ 

առաջին հերթին ենթադրելի ամբողջական գրքի միայն 

սկզբնական մասն է։ Յաջորդը կամ աւելի ճշգրիտ՝ յաջորդ-

ները, պիտի խորացնէին «արեւելահայ բանասիրութիւն» 

հասկացութեան ներքին տարողութիւնը։ Ահա թէ ինչու է 

շարադրանքի այստեսակ «փորձը» նա դիտում «ամբողջա-

կանի» առաջին մաս՝ յուշելով, թէ իր «ընդհանուր խորա-

գիրը... չունի յաւակնութիւն գործադրելու վերլուծական 

հանդէս մը եւ հասնելու վճռական կշիռի մը շատ ընդար-

ձակ պատմաբանասիրական այն գործունէութենէն, որ մօ-

տաւորապէս դարու մը կեանքը ունի իր ետին, եւ տենդա-

գին, խորահաւատ աշխատանքէ մը վերածուած է սրտագ-

րաւ, շնորհաւէտ գեղեցկութեան մը արդէն»1։  

                                                           

1  Յ. Օշական, Արեւելահայ բանասիրութիւնը եւ Էջմիածին. Գարեգին Կաթողիկոս 

Յովսէփեան, Անթիլիաս, 1948, էջ 3։ 



76 

 

Ինքն էլ է գիտակցել, որ թերեւս մի փոքր հապճեպ է 

ստացուել առաջին հատորը. գրել է արագ, որպէսզի 

հասցնի Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսի ութսունամեա-

կին։ Դա ցոյց է տալիս գրքի կառուցման, շարադրանքի 

ուղղութիւնը, նիւթերի ներքին անցումների տրամաբանա-

կան ոճաւորումը, ինչն այնքան էլ բնորոշ չէ Յ. Օշականին, 

որի նախասիրութիւնը սովորաբար գիտապատմական 

մանրամասների խորքային, բծախնդիր ներթափանցման 

ջանքն է՝ իբրեւ մեթոդոլոգիա կամ առարկայացում։ 

Իրականում Յ. Օշականի գիտական համապարփակ 

հարցադրումը պիտի ենթադրէր ենթախորք, վերլուծական 

յաջորդականութեան սկզբունք։ Արդիւնքում ստացուել է 

Վեհափառ Տիրոջ կեանքի ու ապրած ժամանակի, գործու-

նէութեան իսկապէս համալիր քննութեամբ «էսսէ», ուր 

պահպանուած են մնում գիտական նկարագրի, արեւելա-

հայ եւ արեւմտահայ հոգեւոր եւ մշակութային համադ-

րումների հարուստ կողմերը։ 

Միւս հատորներում գրականութեան պատմաբանը թե-

րեւս պիտի ծանրանար արեւելահայ բանասիրութեան 

վերջին առնուազն հարիւր տարուայ ակունքներին։ Ինչո՞ւ 

այդպէս չվարուեց. առաջինը, ինչպէս նշեցինք, արեւելա-

հայ առաջնակարգ հոգեւորականի ծննդեան մօտալուտ 

տարեդարձն էր, որին պատշաճօրէն, գիտականօրէն անդ-

րադառնալը գնահատութեան ներքին պահանջ էր նախ իր 

համար։ Անտեսելու չէր եւ Յ. Օշականի ստացած կաթուած-

ների հետեւանքների շարունակական «ներկայութիւնը», 

երբ բժիշկները խստիւ կարգադրել էին օրը մէկ ժամից ա-

ւելի գիտական աշխատանքով չզբաղուել։ Այս ամէնին զու-

գընթաց նրան ուղեկցում էր մահուան կանխազգացումը, 

այն մտավախութիւնը, թէ գուցէ այլեւս շատ բան չէր 

հասցնելու, էլ չենք խօսում լայն ծրագրի հեռանկարի ծան-



77 

 

րութեան մասին։ Աւելորդ չէ ընդգծել, որ հետզհետէ իրեն 

կլանող աշխատութիւնը ծրագրում էր գրել նոր մօտեցու-

մով, ոչ այնպէս, ինչպէս շարադրել է «Համապատկեր ա-

րեւմտահայ գրականութեան» տիտանական տասնհատո-

րեակը։ Նա փորձագրութիւնները դիտել է անցման յաջոր-

դական փուլերի վկայութիւն, ինչպէս յուշում են եւրոպա-

կան նորագոյն ընկալումները։ 

Փորձագրութիւնը կառուցում է ելնելով այն մտադրոյ-

թից, որ, հակառակ իր երբեմնի գնահատութիւններում 

լայն տարածում գտած ժխտական տպաւորութեան, «Արե-

ւելահայ բանասիրութիւնը այլեւս համազգային փառք է ու 

արժանիք»1։ Նա հաստատում է բանասիրական ընդհա-

նուր կրթանքի առաջին հարիւր տարուայ բոլորումի նշա-

ձողը, առանց տարակոյսի վստահ է. «Իրողութիւն է, որ 

Մանանդեանի Հայաստանը հարիւր անգամ աւելի իրաւ է, 

քան Չամչեանի, Ալիշանի Հայաստանները։ Ու ասիկա բաւ 

է ինծի»2։ Իսկ սա քննութեան մեկնակէտ է իր համար, ո-

րովհետեւ հայոց պատմութիւնը ներկայացնելիս Հայաս-

տանը դիտւում է իբրեւ պատմութեան սուբյեկտ, որն աւե-

լին է, քան հեղինակների յաւակնութիւնը: 

Ի՞նչն է, որ առանձնացնում է Յակոբ Օշականը Գարե-

գին Յովսէփեանի ծովածաւալ իմացութեան եւ գնահա-

տումների մէջ. առաջինը եւ խորհրդանշականը գիտական 

խորունկ ձգտումն է՝ «պատմութեան միջոցներով պատմու-

թենէն անցնիլն էր անդին։ Այսինքն՝ մշակոյթին։ Ու կը 

կրկնեմ – Քաղաքը կ’անցնի, բայց անկէ կը մնայ արձանի-

կը»3։ Գ. Յովսէփեանը մոռացուող, փոշիացուող քաղա-

                                                           

1 Նոյն տեղում։ 
2 Նոյն տեղում, էջ 7։ 
3 Նոյն տեղում, էջ 111։ 



78 

 

քակրթութեան մէջ տեսնում է «արձանիկը», մանրամասնը, 

այն, ինչ ստեղծուած է յաւերժի համար, այսինքն՝ այն, ինչ 

ապահովում է քաղաքակրթական նոր մակարդակ։ Պատ-

մութեան քննութեան խորքում արժէքն է, յետահայեաց 

քաղաքակրթութեան պաշտպանութիւնը, որը պահպանում 

է ազգային նկարագիր, ինչի ակունքների պաշտպանն է 

հին եւ միջնադարեան մեր դպրութեան գիտակ Յ. Օշակա-

նը։  

Ինչ վերաբերում է արեւելահայ գեղարուեստական 

անդրադարձների՝ Յ. Օշականի բերած տարընթերցումնե-

րին, ապա դա պէտք է բացատրել գրականութեան նշանա-

կութեան իր յայտնի համակարգի խստահայեաց մշակու-

մով, որը տարածում է գտել արեւմտահայ արժէքների ըն-

կալման վրայ հաւասարապէս։  

Սոյն աշխատասիրութեան մէջ արեւելահայ գրակա-

նութիւնը քննում է մեկնական տարբեր պատուհաններից։ 

Նախ, գրականութեան պատմութեան պարբերացումի մի-

ջանցքներում համոզիչ ոճով հաստատագրում է, որ յատ-

կապէս դարասկզբին Թիֆլիսը հատել է արեւելահայ մշա-

կոյթի «ամէնէն փայլուն շրջանը» ու տալիս է նուիրական 

անուններ՝ Ղ. Աղայեան, Յովհ. Թումանեան, Ալ. Շիրվան-

զադէ, Մուրացան եւ ուրիշներ, մասնաւորում Ալ. Շիրվան-

զադէի «Արսէն Դիմաքսեան» վէպը. 20-րդ դարասկզբի 

«այդ օրերու հոգեխառնութիւնը» դեռ վէպ չգրած Յ. Օշա-

կանը որսում է զարմանալի ջղագրգռութեամբ, արուես-

տագէտի բնութագրումով՝ «իր բովանդակ խռովիչ հրա-

պոյրներուն մէջ»1, ինչպէս որ զգացել է, օրինակ, ժամա-

նակի մէջ Լէոյի ստեղծագործական տարերքը1։ 

                                                           

1 Նոյն տեղում, էջ 37։ «Արսէն Դիմաքսեան» վէպի առիթով Յ. Օշականը նկատելիօրէն 

շտապում է ժամանակի ընդգրկման տեսակէտից։ Այն առաջին անգամ տպագրուել է 



79 

 

Այդ շրջանը թանկ է նաեւ նրանով, որ համընկնում է 

Գարեգին Յովսէփեանի՝ Երեւանի թեմական դպրոցի տես-

չութիւնը ստանձնելու հետ (1901-1903)։  

Ուսումնասիրութեան մէջ եւս մէկ անդրադարձ Յ. Օշա-

կանը կատարում է՝ յատկապէս ընդգծելու համար արեւե-

լահայ արձակի բարքագրութեան ուժեղ կողմը։ Նկատի ու-

նենալով ազգային զոյգ գրականութիւններին վերաբերող 

իր նշանաւոր «Զուգակշիռ...»ների հատորը՝ բացում է որոշ 

փակագծեր. «Ըսեր եմ տեղ մը վիպասան իսկ անունին հա-

մար արժանաւորութիւն չունեցող Պերճ Պռօշեանց մը կէս 

դար վերջը իր մահէն, ոչ միայն գնած է իր անկատարու-

թիւնը, այլեւ անցած երախտաւորներու փաղանգին։ Իրեն 

ժամանակակից, ոճի վարպետներէն (նար-պէյները, թեր-

զեանները, չերազները, քանի մը հատը յիշելու համար) 

հայ մշակոյթը այսօր անուն իսկ ժառանգած ըլլալու կը 

դժուարանայ, մինչ Պռօշեանցին գործը ժամանակէ մը 

                                                                                                                              

ոչ թէ դարասկզբին, այլ 1893-ին, «Մուրճ» ամսագրի հիմնադիր խմբագիր Աւետիք 

Արասխանեանի շրջանում (1889-1900)՝ կանխելով Յ. Օշականի յիշատակած «օրերու 

հոգեխառնութեան» շրջանը առնուազն տասը տարով։ Յ. Օշականի ակամայ շփոթը 

մեքենայական է. ամենայն հաւանականութեամբ ծանօթ չլինելով «Մուրճ»ի մէջ վէպի 

վաղ հրատարակութեան գրական փաստին՝ բաւարարուել է Ալ. Շիրվանզադէի՝ ձեռքի 

տակ եղած երկերի հենց դարասկզբի՝ 1903 կամ գուցէ աւելի ուշ՝ 1930 թուականի նոր 

հատորեակներով, որոնցում տեղ են գտել «Արսէն Դիմաքսեան» վէպի 

վերահրատարակութիւնները։ 

              Հնարաւոր է, որ Յ. Օշականի վրայ առ ժամանակ իշխել է այն տպաւորութիւնը, 

թէ այս վէպում պիտի որ յարաճուն ուրուագծուէր Մսէրեանի կերպարի թէկուզ թոյլ 

աղերսը միջավայրը համախմբել փորձող Գարեգին Յովէփեան հոգեւորականի 

ազնիւ նկարագրի փայլին, ներուժին։ Բայց դա միայն կարող է թուալ. Մսէրեանը 

գաղափարատիպ է, ինչպիսին են Դիմաքսեանը եւ միւսները, եւ հեռու է Գարեգին 

Յովսէփեանի նախատիպ լինելու յաւակնութիւնից։  
1 Տե՛ս Յ. Օշականի խօսքի ծաւալումը՝ «Լէօն՝ ուրիշ վկայութիւն։ Ես կ’արձանագրեմ 

փաստը, առանց զարմանքի» (Նոյն տեղում, էջ 37)։ Մեր կարծիքով, «փաստի» 

արձանագրումն է Յ. Օշականի վրէպը։ 



80 

 

լայն բաժին մը փրկած ըլլալուն բարիքովը մեզ կը ձգէ ե-

րախտապարտ»1։ 

Ուշագրաւ նկատառում է։ Ակներեւ է արեւմտահայ 

գրագէտի ակնարկածը. ժամանակի մոռացումից լայն բա-

ժին փրկելու առաքելութիւնը ժողովրդական բարքի 

պաշտպանութիւնն է։ Եւ արեւելահայ Պռօշեան վիպագրի 

ծառայութիւնն այստեղ է անկասկած։ Յ. Օշականը չի 

սխալւում։ Անկեղծ է ու շիտակ գնահատութեան մէջ, ուր 

տաղանդը եւ բարքագրութեան պահանջը, որքան էլ իրա-

րից հեռու, գալիս լրացնում են միմեանց։ Սա է արեւելա-

հայ արձակի արժեւորման նախահիմքը։ Նոյն տրամաբա-

նութիւնը գործում է միւս գրական սեռերի համար, երբ ա-

ռանձնացնում է Ղ. Աղայեանի չափածոյի եւ հէքեաթի գոր-

ծօնը։ 

Յ. Օշականի գերագոյն հիացմունքը գրքում Մեծի 

Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսն է, նրա նուիրումի բացառիկ 

օրինակը հայոց Եկեղեցուն, հայոց գրին, ձեռագրերին, 

մշակոյթին առհասարակ։ Քննութեան կենտրոնում նրա 

գիրն է, խօսքը, մանրանկարչութեան քաջիմացութիւնը։ 

Գարեգին Յովսէփեանը Անիի պարիսպների մօտ հա-

սաւ հոգեւոր գիտակցութեան արշալոյսին, երբ հենց այս-

տեղ, 1888-ին, 21 տարեկանում, ձեռնադրուեց սարկաւագ։ 

Արդէն վեց տարի էր, ինչ դանդաղ, բայց հիմնաւոր խմոր-

ւում էր իր աշխարհայեացքը՝ հերոսներ ծնած ծննդավայր 

Չարդախլուից դէպի Շուշիի թեմական դպրոց, Մոսկուա, 

Պետերբուրգ, Վիեննա: Գէորգեան ճեմարանում գրակա-

նութիւն եւ հոգեբանութիւն դասաւանդած Ս. Մանդինեա-

նի եւ Ղ. Աղայեանի շնորհիւ բացել է եւրոպական գրակա-

նութեան, Շէքսպիրի դռները, ինքնուրոյնաբար կողմնորո-

                                                           

1 Նոյն տեղում, էջ 103։ 



81 

 

շուել մարքսիզմից տոլստոյականութիւն, ապա դէպի 

քրիստոնէութիւն տանող բաւիղներում, ապաւինել է առա-

ջինի գերմանական հակուածութեանը, նրա խորհրդով ու-

սանել գերմանական համալսարաններում (նախ, Լայպցի-

գում, ուր արժանացել է փիլիսոփայութեան դոկտորի աս-

տիճանին, ապա՝ Բեռլինում եւ Հալլէում):  

Իր փորձագրութեան սկզբունքների մասին խօսելիս Յ. 

Օշականն անդրադառնում է Գերմանիան գիտականօրէն 

իւրացնելու փորձառութեանը, որ ձեռք էր բերել նոր քսա-

նը թեւակոխած սարկաւագը։ Նախընթաց դարի ութսունա-

կանների վերջերն էին։ «Գ. Յովսէփեան ուսանողը մեր օ-

րերու բարձրագոյն ուսման սպասարկու տղոց չի նմանիր։ 

Ու անոր Գերմանիան դարձեալ տարբեր է մեր, այսինքն՝ 

արեւմտահայերուս յղացքներէն։ Այդ Գերմանիան չէ, որ 

անշուշտ ստեղծեց Կոմիտասը։ Բայց առանց այդ Գերմա-

նիային Կոմիտաս դժուար թէ ըլլար ան, զոր եղաւ։ Պարա-

գան նոյնութեամբ կը կրկնեմ Գ. Յովսէփեանին համար։ 

Գերմանիան անոր չտուաւ անշուշտ իր անհուն հայրենա-

սիրութիւնը, բայց տուաւ այդ հայրենասիրութիւնը կազ-

մակերպուած իմաստութեան մը վերածելու համար ընդու-

նակ մեթոտ մը, իմացական ապպարատ մը, գործածելու 

համար արեւելահայ տարազ մը, իր նախասիրանքը, կոչու-

մը պաշտելու (բառը կը գործածեմ հին առումով) մէջ գեր-

մանական աշխոյժ ու լրջութիւն նոյն ատեն»1: 

Գերմանիայից առաջին վերադարձին (1897) երեսնա-

մեայ հոգեւորականը դարձաւ աբեղայ։ Բեռլինում նա 

յայտնուեց նաեւ Առաջին Համաշխարհային պատերազմի 

սկզբին, ուր 1914-ին տարել էր տպագրելու իր այնքան 

փափաքած ձեռագիր «Հայ մանրանկարչութեան քարտէ-

                                                           

1 Նոյն տեղում, էջ 33-34։— Ընդգծումը՝ բնագրում- Ս․ Դ․։ 



82 

 

սը»։ Արդի՞ւնքը. հազիւ կարողացաւ մազապուրծ դուրս 

գալ արեան հրդեհներից, ձեռագիրն անգամ թողեց այդ 

քաղաքում, ձեռագիր, որի ոդիսականը ուրիշ պատմութիւն 

է, եթէ նկատի ունենանք, որ կտրել է «լման Անատոլուն»1։ 

Երիտասարդ սարկաւագի հոգու վրայ կսկծագին ի՜նչ ապ-

րումներ ու խորհուրդներ են կուտակուել, երբ կորցնում է 

հնարաւորութիւնը, ինչպէս ասում է Յ. Օշականը, «իր 

կեանքին տիրական կիրքը կազմող, իր «Քարտէս հայ ման-

րանկարչութիւն»ը հրատարակելու»2։ Ձեւաւորուող Գարե-

գին գիտնականի աշխատանքային նոր յատակագիծը 

կազմելու էր Մաղաքիա Օրմանեան Սրբազանի անկրկնելի 

«Ազգապատում»ը յիշեցնող «Յիշատակարաններ հայ ձե-

ռագրաց» աշխատասիրութիւնը, որ լոյս է տեսել միայն 

1951-ին, ինչով սկիզբ է դրուած հայ մշակոյթի պատմու-

թեան ուսումնասիրութեան փուլերին՝ «անհուն մթերք՝ հա-

յոց անցեալէն փրցուած»3։ Արձակագիր եւ ձեռագրագէտ 

Սիմոն Սիմոնեանի՝ դեռ քառասնական թթ. մօտաւոր հա-

շուարկներով ձեռագրերի յիշատակարանները, եթէ 

դրանց յաւելենք մեկնական նօթեր, անհրաժեշտ յաւելո-

ւածներ, ընդարձակ ցուցակներ, պիտի որ հասնէին առնո-

ւազն հինգ հատորի։ 

20-րդ դարասկիզբը եւ յատկապէս 1918-1920-ականնե-

րը ժողովրդի եւ երկրի համար ծանրագոյն ժամանակներ 

էին, բայց հենց այդ ժամանակաշրջանն էր ողողում մեր 

ազգային գիտակցութիւնն ու հպարտութիւնը։ Բեռլինում 

իւրացրած հնագիտական փորձառութիւնը օգնում է նրան 

աջակից լինելու Նիկողայոս Մառին Գառնիի պեղումների 

                                                           

1 Նոյն տեղում, էջ 41։ 
2 Նոյն տեղում, էջ 53։ 
3 Նոյն տեղում, էջ 57։ 



83 

 

ընթացքում (1909-1910), Քասախի ակունքներում յայտնա-

բերելու Տրդատ Ա.ի յունարէն արձանագրութիւնը։ Յետա-

գայում պեղումները շարունակել է Արագածի ստորոտին։  

Ուրիշ որտե՞ղ է Գարեգին Յովսէփեանը. բառիս առար-

կայական իմաստով՝ «Սասնայ ծռեր»ի նոր երկու տարբե-

րակների ձեռագրերի մէջ (1892), «Ռոստոմ-Զալ» ժողովր-

դական վէպի ու դրա ուսումնասիրութեան արդիւնաւոր 

ծալքերում (1901-1904), մատենագիտական եւ կենսագրա-

կան որոնումներում («Մխիթար Սասնեցի», 1899, «Խոսրո-

վիկ թարգմանիչ», 1903, «Ձագաւանից ժողովը», 1913, «-

Թովմա Մեծոփեցի», 1914, Մխիթար Այրիվանեցուն (1930), 

Ստեփաննոս Սիւնեցուն նուիրուած գրքերում, որոնցից 

վերջինը ոգեշնչել է եւ Յ. Օշականին, որ նիւթի շուրջ գրել 

է «Ստեփաննոս Սիւնեցի» դրաման։ Երուսաղէմում 1937-ին 

հրատարակել է «Հաւուց թառից Ամենափրկիչը եւ նոյնա-

նուն յուշարձաններ հայ արուեստի մէջ» մենագրութիւնը։  

Նրան կարելի էր տեսնել մոսկովեան, պետերբուր-

գեան, պոլսական, թիֆլիսեան կրթական լսարաններում, 

Ս. Էջմիածնայ հոգեւոր հանդիսութիւններում եւ հաւաքնե-

րում, գլխաւորապէս գրասեղանների առջեւ։ Աւելորդ չի 

լինի վկայաբերել, որ դարասկզբին «Արարատ»ի խմբագ-

րապետն էր (1907-1908 եւ 1918-1919), Հռիփսիմէի վանա-

հայրը, պարզապէս ամենուր, ամենո՛ւր։  

Ծանր տարաւ, երբ փակեցին ճեմարանը 1917-ին, որի 

տեսուչն էր ինքը։ Չվհատուեց, նետուեց պայքարի նոր 

գռիհների մէջ. պէ՞տք էր կրթական հանգանակութիւննե-

րի հետամուտ լինել, երբ սկսել էր առուփախի շրջանը, 

պատկառելի գումար ժողովեց եւ տնօրինեց։ Եկեղեցին 

նրա դերը լաւագոյնս արժեւորեց, նոյն 1917-ին օծուեց ե-

պիսկոպոս, նոր հորիզոններ բացուեցին, բայց եւ միեւնոյն 



84 

 

ժամանակ՝ պատերազմների նոր օջախներ չարչրկուած 

երկրում։  

Անասելի բերկրանք ապրեց 1918-ին հաստատուած 

անկախութեամբ, Մայիս 28-ով։ Յետոյ իրեն գտաւ Սարդա-

րապատի ճակատամարտերի հնհնուքի մէջ. պարզ ու ան-

պաճոյճ գրիչ է խաղացնում Յ. Օշականը այդ առթիւ. «Ա-

սոնք ոչ թիւ են, ոչ ալ յիշատակ։ Գ. Յովսէփեան Սարտա-

րապատի կռիւներուն մէջ կը տեսնուի բանակի առաջին 

գիծերուն։ Ոչ րոմանթիզմ է ասիկա, ոչ ալ արկածախնդրու-

թիւն։ Անիկա կը գործէր Հայաստանեայց Եկեղեցւոյ գերա-

գոյն անուններուն ցուցմունքովը։ Կ’ըսեն թէ խօսած է զի-

նուորներուն հին հերոսներուն լեզուովը, կիրքովը, կարո-

ղութեամբը։ Մարդիկ անոր այս կեցուածքը կը նմանցնեն 

Ղեւոնդներու, Սահակներու, Յովսէփներու, Ե. դարու ան-

մահ փաղանգին սրբազան միաւորներէն։ Գ. Յովսէփեան 

չէ սիրած ցոյցը։ Լուրջ էր, ու կը խորհիմ թէ պատերազմի 

առաջին գիծերու վրայ խօսքը, այնքան մահուան սպառ-

նալիքի տակ, ոչ ճառ է, ոչ ալ գրականութիւն»1։ 

Այս ամէնի կողքին Գարեգին եպիսկոպոսը ծանր զգա-

ցումներով է յիշում Կարսի յանձնումը թուրք զօրավարին 

(1918)։ Եթէ հարկ էր, պատրաստ էր ներկայանալ եւ ներ-

կայացաւ անգամ՝ ժողովրդի մնացորդացը փրկելու։ Կաթո-

ղիկոս դառնալու տարին, 1943-ին, այդ օրը նա համարում 

էր «կեանքիս ամենադժբախտ օրը»2։ Բայց նոյն շրջանում 

ապրում է նաեւ հպարտութեան, իր բառով՝ իր կեանքի 

«երջանկութեան րոպէն»՝ 1925-ին, վաթսուն տարեկանում, 

բարձրանալով Արագածի կատարը՝ «Լուսաւորչի կանթե-

ղին ի գիւտ»։ 

                                                           

1 Նոյն տեղում, էջ 41։ 
2 Նոյն տեղում, էջ 78: 



85 

 

1921-ին արդէն ուրիշ ժամանակ էր. Խորհրդային Հա-

յաստանը կարիք ունէր գիտական այրերի խօսքին, հա-

մալսարանական կրթութեան, պարզապէս Հայաստան վե-

րադարձի ու Հայաստանին ծառայութեան։ Տարբեր տարի-

ների շատերը փորձեցին համակերպուել Հայաստանի 

պայմաններին։ Կոստան Զարեանը «ձգեց» մինչեւ քսանա-

կանների կէսերը, Զապէլ Եսայեանը եկաւ անհամեմատ 

ուշ՝ երեսնականների առաջին կէսին, եւ ընկաւ խորհրդա-

յին որոգայթների մէջ, հասաւ մինչեւ աքսորավայր եւ մա-

հուան ճամբար։ Հրաւիրուածների մէջ էր եւ Յակոբ Օշա-

կանը, որը ընդհանրապէս մերժեց Երեւան գալու հեռան-

կարը։  

1922 թ. Յունիսին Էջմիածնում լոյս տեսաւ նոր հիմնո-

ւած Հայաստանի գիտական ինստիտուտի «Բանբեր» հրա-

տարակութիւն-գրքի միացեալ Ա.-Բ. համարը՝ 1921-1922 

թուագրութեամբ, գիտնական-քարտուղար Երուանդ Տէր--

Մինասեանի անմիջական խմբագրութեամբ։ Այն, ըստ էու-

թեան, առանձնանում էր ակադեմիական յաւակնութիւն-

ներով։ Հենց այստեղ էլ երեք հիմնարար ուսումնասիրու-

թիւններով հանդէս է եկել Գարեգին արքեպիսկոպոս Յով-

սէփեանը1։ Յատկապէս առաջինում նա ընդլայնում է խօս-

քը Խաղբակեանց (Պռօշեանք) թեմատիկ ծաւալումների 

վրայ (ամբողջութեամբ առաջին անգամ լոյս է տեսել 1928-

1943 թթ.)։ 

1924-ին նրան կրկին վստահեցին հանգանակութեան 

պատասխանատու գործը, այդ թւում՝ Մայր տաճարի նորո-

                                                           

1 Տե՛ս «Բանբեր» Հայաստանի գիտական ինստիտուտի, Էջմիածին, 1922, միացեալ Ա.-

Բ. համար, տե՛ս Գարեգին եպս․, Ազիզբէկեանք եւ նրանց շինարարական գործը, էջ 

177-206, Հայ ճարտարապետութիւնը Ստրժիգովսկու նոր աշխատութեամբ, էջ 282-294, 

Կարապետ Կոստանեան, էջ 314-316։ 



86 

 

գութեան համար։ 1934-ից Գարեգին եպիսկոպոսը Սփիւռ-

քի հայրապետական նուիրակն էր։ 

1936-ից ճակատագիրը նրան նետում է ամերիկեան 

մայրցամաք։ Երկու տարի անց հիւսիսամերիկեան թեմի 

առաջնորդն էր։ Աւելի պատասխանատու շրջանը գալիս է 

1943-ից, երբ դառնում է Մեծ Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոս, 

եւ բազմապատկւում են աշխատանքները: Ահա մի հատո-

ւած Յ. Օշականին ուղղուած անձնական նամակից. «Զա-

քարեանց տան մասին իբրեւ ամբողջութիւն այլեւս չենք 

կարող գրել, որովհետեւ ձեռքի տակ չունենք մեր հաւա-

քած նիւթերի ամբողջութիւնը, բայց նրանց մասին գրել 

ենք մասամբ մեր Խաղբակեանք Ա. հատորին մէջ, պիտի 

գրենք Օրբէլեանց եւ Վաչուտեաններուն նուիրուած հա-

տորներուն մէջ։ «Օրբէլեանք»ը յոյս ունիմ 1948-ին հրատա-

րակուած տեսնել»1։ 

Գարեգին Յովսէփեանի հիմնական գիտական մտահո-

գութիւնը սարկաւագ եղած շրջանից մինչեւ կաթողիկոսա-

կան գահակալութիւն, Յակոբ Օշականի դիպուկ բնորոշ-

մամբ, եղել է հայ մշակոյթի անծայրածիր պատմութեան 

ուրուագծումը եւ ջանքը՝ ենթարկելու այն ներքին կանո-

նակարգման, ուղղելու «Դէպի լոյս եւ կեանք», ինչպէս ա-

նուանում է իր ամփոփումի արժէք ստացած աշխատութիւ-

նը (1947), ուր մահից հինգ տարի առաջ ձգտել է «իրարու 

հաշտ ընծայելու «Գրչութիւն»ն ու «Խաղբակեանք»ը։ Իսկ 

դա ձգտում էլ չէ, այլ «տառապանք», Յ. Օշականի նկատա-

ռումով՝ «…գործեր ասոնք, որոնք կը մեկնին գրեթէ հակա-

մարտ հոգեդրութիւններէ։ Իր սկզբնական յղացման մէջ 

«Գրչութիւնը» («Գրչութեան արուեստը հին հայոց մէջ», 

1913, Վաղարշապատ – Ս. Դ.) դասագիրք մըն է, մի մոռ-

                                                           

1 Յ․ Օշական, Արեւելահայ բանասիրութիւնը..., էջ 58։ 



87 

 

նաք։ «Խաղբակեանք»ը՝ հայ արուեստին եւ մշակոյթին հա-

մար նախանիւթ»1։ 

Ի հա՛րկէ, «նախանիւթը» «մոռնալիք» չէր։ Այն Սրբազ-

նագոյն Կաթողիկոսի գլուխգործոցն էր, Երուսաղէմի «Դու-

րեան» մրցանակին արժանացած վերոնշեալ «Խաղբա-

կեանք եւ Պռօշեանք հայոց պատմութեան մէջ» եռահա-

տոր կոթողային աշխատասիրութիւնը, որի առաջին գիրքը 

լոյս էր տեսել դեռ Վաղարշապատում, 1928-ին, երկրորդ եւ 

երրորդ հատորները՝ Երուսաղէմում, 1942 եւ 1942/1943-ին՝ 

բնութագրական խորագրերով՝ «Խաղբակեանք կամ Պռօ-

շեանք հայոց պատմութեան մէջ. պատմագիտական ու-

սումնասիրութիւն», «Հոգեւոր կեդրոնններ եւ Գլաձորի 

բարձր դպրոցը Պռօշեանց իշխանութեան մէջ»:  

Այսօր այն հատում է ութսունամեայ հեռաւորութեան, 

միշտ թարմ ու իմացական բարձրագոյն սահման։ 

 

ПОСЛЕДНИЙ ОПЫТ АКОПА ОШАКАНА. 

«ЗАПАДНОАРМЯНСКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И ЭЧМИАДЗИН. 

КАТОЛИКОС ГАРЕГИН ОВСЕПЯН» 

 

Сурен Даниелян 

РЕЗЮМЕ 

В статье рассматривается последняя книга Акопа 

Ошакана «Восточно-армянская филология и Эчмиадзин. 

Католикос Гарегин Овсепян», труд (1948), посвященный 

80-летию Католикоса Великого Дома Киликийского Гаре-

гина Овсепяна. Выявлен путь, пройденный высокопо-

ставленным священнослужителем, круг его научных ин-

тересов, национальное значение деятельности католи-

коса. Оценен объединяющий потенциал католикоса как в 

                                                           

1 Նոյն տեղում, էջ 52։ 



88 

 

эпизодах обороны Карса, Сардарапатской битвы, так и в 

годы высоких обязанностей Католикоса. Автор статьи 

рассматривает главные структурные вопросы книги Ако-

па Ошакана, незавершенное впечатление от ее изучения, 

показывает ту известность, которая сравнима с ролью 

Комитаса в армянской культуре. В отдельных случаях 

рядом с именем Гарегина Овсепяна приводятся различ-

ные оценки Акопа Ошакана (Прошян, Лео, Ширванзаде и 

др.), противопоставляются противоречивые суждения о 

том, что восточно-армянская филология, в целом, не 

находилась в центре внимания Ошакана. 

 

HAGOP OSHAGAN’S LAST ESSAY: “EASTERN 

ARMENIAN PHILOLOGY AND ETCHMIADZIN: KAREKIN 

CATHOLICOS HOVSEPIAN” 

 

Suren Danielyan 

SUMMARY 

The article examines Hagop Oshagan’s last “Eastern 

Armenian Philology and Etchmiadzin: Karekin Catholicos 

Hovsepian” critical work (1948) dedeicated to the 80th 

anniversary of the birth of Karekin I Hovsepian Catholicos of 

Cilicia of the Armenian Apostolic Church. 

The path taken by a high-ranking clergyman, the scope 

of his scientific interests and the national aims of his acticity 

have been taken out. The unifying of the Catholicos was 

evaluated both in the episodes of the defence of Kars and 

the herioc battle of Sardarapat, as well as in the years of 

high committment of the Catholicos. 

The author of the article focuses on the structural main 

questions of Hagop Oshagan’s book, the unfinished 

impression of the study, shows the recognition, that it 

compatible with Komitas’s role in Armenian culture. In 

separate cases, on the occasion of Karekin Hovespian, 

https://en.wikipedia.org/wiki/Catholicos_of_Cilicia
https://en.wikipedia.org/wiki/Catholicos_of_Cilicia
https://en.wikipedia.org/wiki/Armenian_Apostolic_Church


89 

 

other evaluations of Oshagan are cited along with them 

(Proshyan, Leo, Shirvanzadeh and others), while opposing 

the judgments that Eastern Armenian philology was not in 

Oshagan’s scientific focus.  

 

Սուրէն Դանիէլեան, բանասիրական գիտութիւնների դոկ-

տոր, պրօֆեսոր: Խ․ Աբովեանի անուան ՀՊՄՀ Վաչէ Պարտի-

զունու անուան հայ նոր եւ նորագոյն գրականութեան եւ նրա 

դասաւանդման մեթոդիկայի ամբիոնի վարիչի պաշտօնակա-

տար, «Սփիւռք» Գիտաուսումնական Կենտրոնի տնօրէն: Գիտա-

կան հետաքրքրութիւնների շրջանակը. Սփիւռքի գրական աշ-

խարհի կենսապատումը, արեւմտահայ կրթական խնդիրներ: 

Կազմել եւ հրատարակել է յիսունի հասնող ժողովածուներ՝ դա-

սագրքեր, ձեռնարկներ, պատմական, գիտական եւ գեղարուես-

տական հատորներ․  

spyurksd1948@gmail.com, danielyansuren21@aspu.am  

 

Сурен Даниелян, доктор филологических наук, про-

фессор. заведующий кафедры новой и новейшей армян-

ской литературы и методики ее преподавания имени 

Вачэ Партизуни АГПУ имени Хачатура, директор научно-

учебного центра «Диаспора». Круг научных интересов: 

История зарубежной армянской литературы, новейшие 

проблемы западноармянской образования. Составил и 

опубликовал более 50 сборников книг, учебников, мони-

графий, художественной литературы.  

spyurksd1948@gmail.com, danielyansuren21@aspu.am  

 

Suren Danielyan, Doctor of Philological Sciences, 

Professor. Armenian State Pedagogical University after 

Khachatur Abovyan, head of the Chair of New and Modern 

Armenian Literature and its Teaching Methods after Vache 

Partizuni, head of the “Spyurk” (Diaspora) Scientific-

Educational Center. Scope of Academic interests: History of 

mailto:spyurksd1948@gmail.com
mailto:danielyansuren21@aspu.am
mailto:spyurksd1948@gmail.com
mailto:danielyansuren21@aspu.am


90 

 

Diaspora Armenian literature, Western Armenian educational 

problems. Collected and published around 50 collections, 

textbooks, historical, educational and artistic books.  

spyurksd1948@gmail.com, danielyansuren21@aspu.am  

  

mailto:spyurksd1948@gmail.com
mailto:danielyansuren21@aspu.am


91 

 

Օֆելյա Դարբինյան  

Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողիկոսության Դպրեվանքի 

դերն ու նշանակությունը Գարեգին Ա Հովսեփյանի 

կաթողիկոսության տարիներին (1943-1952 թթ․) 

Հիմնաբառեր` Սփյուռք, Դպրեվանք, Գարեգին Ա Հովսեփյան, 

Լիբանան, Սիրիա, Ամերիկա, Եգիպտոս, «Կենտրոնական ուսումնական 

խորհուրդ», ուսուցչական համագումար։ 

 

Ключевые слова: Диаспора, Дпреванк, Гарегин А. Овсепян, 

Ливан, Сирия, Америка, Египет, «Центральный 

образовательный совет», учительская конференция. 

 

Key words: Diaspora, Dprevank, Garegin A. Hovsepyan, 

Lebanon, Syria, America, Egypt, "Central Council for Education", 

Teacher's Congress. 

 

1940-1950-ական թթ․ Մեծի Տանն Կիլիկիո Կաթողիկո-

սության Դպրեվանքը հոգևոր և կրթամշակութային կյան-

քի կազմակերպման առումով առաջնային դերակատա-

րում է ունեցել Սփյուռքի հայաշատ համայնքներում։  

1943 թ․ նախաշեմին, նյութական սուղ միջոցների և ու-

սանողների թվի տարեցտարի նվազման արդյունքում, Դպ-

րեվանքը հայտնվել է լրջագույն մարտահրավերների ա-

ռաջ։ Ստեղծված պայմաններում, երբ 1930-ին հիմնադր-

ված և իր գոյության տարիներին բուռն գործունեություն 

ծավալած կառույցը1 գրեթե փակվելու եզրին էր հայտնվել, 

                                                           

1 Հիմնադրման պահից մինչև 1935 թ․ ընկած շրջանում Դպրեվանքում իրականացվում 

էր հնգամյա ուսուցում՝ կրթական երկու ծրագրով։ 1935 թ․ հուլիսին գալիք 

ուսումնական տարիների համար ընդունվում է նոր ծրագիր, որի համաձայն 

Դպրեվանքը պետք է կենտրոնանար միայն եկեղեցականներ պատրաստելու 



92 

 

Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողիկոս է ընտրվում Գարեգին Ա 

Հովսեփյանը (1943-1952 թթ․)1, ում հաջողվում է խելամիտ 

                                                                                                                              

աշխատանքների վրա։ Բացի այդ հնգամյա ուսուցումը վերածվում է յոթնամյայի՝ 

«Ժառանգաւորաց» և «Ընծայարանի» բաժիններով։ Առաջինի դեպքում ուսուցումը 

տևում էր չորս տարի, և այն հիմնականում իրականացվում էր Սփյուռքի 

երկրորդական վարժարաններին բնորոշ ծրագրերով, իսկ ուսումնառության 

ավարտին ուսանողները ստանում էին սարկավագի աստիճան։ Երկրորդի դեպքում 

ուսուցումը երկու տարի էր՝ միայն աստվածաբանական ծրագրերով, որի ավարտին 

ստանում էին քահանայի կոչում։ Բացի նշված յոթ տարիների, սահմանվում է նաև 

հավելյալ երկու տարի, որը կոչվում էր «յետընթացաւարտութեան շրջան»։ Այս 

ընթացքում քահանայի կամ աբեղայի աստիճան ստացած ուսանողը կարող էր 

գիտական աշխատանք գրել (վարդապետական թեզ) և հաջող պաշտպանելուց 

հետո ստանալ վարդապետի կոչում։ Նշվածներից բացի որոշվում է նաև կիսով չափ 

նվազեցնել ուսանողության թիվը, տե՛ս Բ․ Եղիաեան, Ժամանակակից պատմութիւն 

Կաթողիկոսութեան հայոց Կիլիկիոյ 1914-1972, Անթիլիաս, 1975, էջ 582։ Դպրեվանքի 

հիմնադրման և գործունեության առաջին տարիների մասին առավել մանրամասն 

տե՛ս Հովհաննիսյան Է․, Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողիկոսության հիմնումը, 2020, 

«ՎԷՄ» համահայկական հանդես, ԺԲ (ԺԸ) տարի թիվ 2 (70), ապրիլ-հունիս, էջ 227-

231։ 
1  Գարեգին Ա Հովսեփյանի՝ իբրև գիտնական-հոգևորականի կայացման մասին 

պատկերացում կազմելու համար հարկ ենք համարում հակիրճ կենսագրական 

անդրադարձ կատարել։ Նշենք, որ նա ծննդով Արցախից էր։ Սովորել է Շուշիի հայոց 

թեմական հոգևոր դպրոցում։ 1882 թվականին ընդունվել է Գևորգյան Հոգևոր 

Ճեմարան։ Գարեգին Հովսեփյանը 1897-ին Լայպցիգի համալսարանն ավարտելուց և 

փիլիսոփայության դոկտորի գիտական աստիճան ստանալուց հետո վերադարձել է 

Հայաստան, որից հետո հրավիրվել է Էջմիածնի Գևորգյան հոգևոր ճեմարան՝ որպես 

աստվածաբանության և հայոց մատենագրության պատմության դասախոս։ 1901-

1902 թթ․ Հայոց կաթողիկոս Խրիմյան Հայրիկի հորդորով նա նշանակվել է 

Ներսիսյան հոգևոր դպրոցի հոգաբարձության նախագահ, իսկ 1902-1905 թթ․ եղել է 

Երևանի թեմական դպրոցի տեսուչ։ Կրթական արդյունավետ գործունեություն 

ծավալելու արդյունքում՝ հայոց կաթողիկոսի 1905թ. օգոստոսի 20-ի կոնդակով՝ 

Գարեգին Հովսեփյանը ճանաչվել է Գևորգյան հոգևոր ճեմարանի տեսուչ, առավել 

մանրամասն տե՛ս Մելքոնյան Ս․, Գարեգին Ա Հովսեփյան․ երանաշնորհ հայրապետն 

ու մեծ գիտնականը․ Մաս Ա։ Ուսումնառության տարիները (1877-1897 թթ․), «Վէմ», 

Երևան, 2018, թիվ 1 (61), էջ I-XXIV, նույնի՝ Բարենորոգչական ծրագրերը (1897-1917 

թթ․), էջ I-XII, նույնի՝ Մաս Գ։ Բարենորոգչական ծրագրերը գիտակրթական ոլորտում, 



93 

 

ու հեռատես քայլերի իրականացմամբ վերականգնել և 

կատարելագործել Դպրեվանքի դերն ու նշանակությունը։ 

Սույն ուսումնասիրության մեջ վեր են հանվել Դպրե-

վանքի առջև ծառացած խնդիրները, ներկայացվել են այդ 

խնդիրների հաղթահարմանն ուղղված և կառույցի վերըն-

թացին նպաստող ձեռնարկները։ Անդրադարձ է կատար-

վել Դպրեվանքի ուսումնական ծրագրերին, ուսուցման ե-

ղանակներին, ուսուցչական կազմի և ուսանողների ձեռք-

բերումներին։ 

Նշենք, որ թեև Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողիկոսության 

Դպրեվանքի և Գարեգին Ա Հովսեփյանի մասին մի շարք 

ուսումնասիրություններ են կատարվել, սակայն թեման 

մինչ այժմ հետազոտողների ուշադրության առանցքում չի 

հայտնվել։ 

Գարեգին Ա Հովսեփյանի գործունեությունը Դպրե-

վանքի հետ կապված պայմանականորեն կարելի է բաժա-

նել երկու ժամանակափուլի։ 

Առաջին փուլ՝ 1943-1945 թթ․։ Այս տարիներին թեև նա 

Կիլիկիո կաթողիկոս էր հանդիսանում, այնուհանդերձ մի 

շարք հանգամանքների բերումով մինչև 1945 թ․ ապրիլ ա-

միսն ընկած շրջանում գտնվում էր Ամերիկայում1։ Այդ 

                                                                                                                              

«Վէմ», Երևան, 2018, N 3 (63), էջ I-XVI, նույնի՝ Մաս Դ։ Ազգային-հասարակական 

գործունեությունը 1914-1917 թթ., «Վէմ», Երևան, 2020, N 1 (69), էջ I-XVII: Տե՛ս նաև 

Ոսկերիչեան Մ․, Վեհափառը։ Ն․ Ս․ Օծութիւն Տ․ Տ․ Գարեգին Ա Յովսէփեան 

շնորհազարդ կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ, Պէյրութ, 1951, էջ 9-38։ 
1  Գարեգին Ա Հովսեփյանի Ամերիկայում գտնվելու հանգամանքը հակասական 

կարծիքների ձևավորման պատճառ է հանդիսացել։ Որոշ տեսակետների համաձայն 

նրա՝ Ամերիկայից Լիբանան տեղափոխմանը խոչընդոտել են Երկրորդ 

աշխարհամարտով պայմանավորված դժվարությունները։ Սակայն, Կիլիկիո 

կաթողիկոսության միաբան Դերենիկ վարդապետ Փոլադ-յանի՝ 1944 թ․ հոկտեմբերի 

19-ին Գարեգին Ա-ին ուղարկված նամակից տեղեկանում ենք, որ շատ 

լիբանանահայեր չեն համարել, որ պատճառը պատերազմական վիճակն է, «քանզի 



94 

 

տարիներին նրան հաջողվել է հօգուտ Դպրեվանքի արդ-

յունավետ գործունեություն ծավալել, ինչը հետագայում 

վերջինիս զարգացման ու առաջընթացի ապահովման 

կարևոր նախահիմք է հանդիսացել։ Մասնավորապես, կա-

թողիկոսը զգալի նյութական միջոցներ է հավաքել, Կալի-

ֆոռնիայում ու Չիկագոյում և Կիլիկիո աթոռին օժանդա-

կող մշտական հանձնաժողովներ է կազմավորել1։ Հարկ է 

նշել, որ Գարեգին Ա Հովսեփյանը դեռևս Ամերիկայի հա-

յոց թեմի առաջնորդ լինելու ժամանակներից (1938-1943 

թթ․) վայելում էր ամերիկահայերի սերը, հարգանքը և վս-

տահությունը2։ Այս հանգամանքը կարևոր դեր էր կատա-

րում վերջիններիս կողմից աջակցություն ստանալու գոր-

ծում։ 

Նշված տարիներին կաթողիկոսը եղել է նաև Ալեք-

սանդրիայում և Երուսաղեմում։ Այդ ընթացքում ևս նա հօ-

գուտ Կիլիկիո կաթողիկոսության կարևոր աշխատանքներ 

է ծավալել3։ 

                                                                                                                              

կը տեսնեն, որ ուրիշներ, որոնք ոչ մի տեսակէտով օգուտ ունին, կը ճամբորդեն», 

տե՛ս Գարեգին Ա Յովսէփեան կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ (1943-1952), հ․ Բ, 

փաստաթղթերու եւ նիւթերու ժողովածու, հեղինակ և կազ. Գ․ Աւագեան, Անթիլիաս, 

2017, էջ 149։ Մինչդեռ նորանշանակ կաթողիկոսը դեռևս 1944 թ հունվարին Կիլիկիո 

կաթողիկոսարանի տեղապահ Խադ Աջապահյանին ուղղված նամակով 

մանրամասն ներկայացրել է իր՝ Լիբանան մեկնելու ուշացման պատճառները, որոնց 

թվում էին ինչպես պատերազմով պայմանավորված դժվարությունները, այնպես էլ 

Էջմիածնի կողմից Ամերիկայի թեմի նոր առաջնորդի հաստատման ձգձգումը, 

Կիլիկիո աթոռին աջակցող միությունների հիմնումը և այլն, առավել մանրամասն 

տե՛ս նույն տեղում, էջ 138, 140-141։ 
1 Տե՛ս Գարեգին Ա Յովսէփեան կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ (1943-1952), հ․ Բ, էջ 

142-144։ 
2 Տե՛ս Ոսկերիչեան Մ․, նշվ․ աշխ․, էջ 52։ 
3 Մանրամասն տե՛ս նույն տեղում, էջ 103-113։ Անթիլիաս մեկնելուց առաջ կաթողիկոսը 

ԱՄՆ-ում և Եգիպտոսում իր քահանայության և գրական գործունեության 50-ամյակի 

առթիվ տոնակատարություն է կազմակերպում, որոնց ընթացքում մոտ 100 հազար 



95 

 

Երկրորդ փուլ՝ 1945-1952։ Այս փուլը բնորոշվում է ա-

ռավել գործնական ձեռնարկներով։ Լիբանանում հաս-

տատվելուց անմիջապես հետո Գարեգին Ա-ն իր ձեռքում է 

կենտրոնացնում Դպրեվանքի աշխատանքները1։ Սկզբում 

նա փորձում է վեր հանել այն խնդիրները, որոնք խոչըն-

դոտ են հանդիսացել հաստատության վերընթացին, ապա 

սկսում է այդ խնդիրների հաղթահարման ուղիներ մշակել։ 

Պատմաբան Է․ Հովաննիսյանը, որ անդրադարձել է 

Դպրեվանքի հիմնադրման և Սիրիայի ու Լիբանանի հայ 

համայնքներում նրա ունեցած դերակատարման հարցե-

րին, նշում է, որ նյութական անմխիթար պայմանների 

հետևանքով է նման որոշում կայացվել․ «1935 թ. ուսում-

նական տարվանից, փաստորեն, նոր շրջափուլ է սկսվում 

Դպրեվանքի համար: Այդ թվականից սկսած՝ բավարար 

նյութական միջոցների բացակայության պայմաններում 

Դպրեվանքի ուսանողների թիվը կիսով չափ կրճատվում 

է․․․ Փաստորեն, գործունեության առաջին հնգամյա շրջա-

նից հետո Դպրեվանքը վերածվում էր հոգևոր ճեմարա-

նի»2։ 

Գարեգին Ա-ի տեսակետի համաձայն, Դպրեվանքի 

շուրջ ստեղծված ծանր դրությունը բխում էր ոչ միայն ֆի-

նանսական սնանկությունից, այլ նաև՝ հաստատության 

մեջ գործող ուսումնական ծրագրերից։ Բացի այդ, նա հա-

մարում էր, որ միայն հոգևոր կրթության կազմակերպ-

մանն անցնելն էլ իր հերթին էր նպաստել ուսանողների և 

                                                                                                                              

դոլարի նվիրատվություն է ստանում։ Նա այդ գումարն ամբողջությամբ ներդնում է 

Կիլիկիո Աթոռի և Դպրեվանքի կարիքները հոգալու, տե՛ս ՀԱԱ (Հայաստանի 

ազգային արխիվ), ֆ․ 409, ց․ 1, գ․ 4524, թ․ 4։ 
1 Տե՛ս «Հասկ», Անթիլիաս, մարտ-ապրիլ, 1944, էջ 61։ 
2 Հովհաննիսյան Է․, նշվ․ աշխ․, էջ 229։ 



96 

 

նվիրատուների թվի կրճատմանը1, քանի որ «թերի է՝ դուր-

սէն դիտողներուն կողմէ առ հասարակ Դպրեվանքի ար-

դիւնքը միմիայն ձեռնադրեալ եկեղեցականներու թիւով 

չափելու կերպը․․․Եթե Դպրեվանքը չհոգայ կրթական այդ 

ընծայումները, հայ վարժարաններ իրենց ուսուցիչները 

պիտի ստանան օտար գոլեժներէ կամ զուտ աշխարհիկ ու-

սուցումով վարժարաններէ, և հետզհետէ պիտի նուազի 

թիւը հայագիտական, կրօնագիտական ճիւղերու մէջ վարժ 

ուսուցիչներու և դպրապետներու ինչ որ անուղղակի պի-

տի թոյլատրէ մեր դպրոցներուն ապազգայնացումը» 2 ։ 

Ըստ էության պատճառն այն էր, որ Դպրեվանքի նվիրա-

տուների մեծ մասն ապրում էր աշխարհիկ կյանքով և իր 

ուշադրությունն առաջին հերթին սևեռում էր աշխարհիկ 

կրթության կազմակերպմանը, քանի որ նրանց հիմնական 

նպատակը Սփյուռքի տարբեր համայնքների դպրոցների 

համար որակյալ ուսուցչական կադրերի պատրաստումն 

էր։ 

 Սակայն իրականում միայն եկեղեցական կրթության 

կազմակերպմանն անցնելն ունեցել է նաև մեկ այլ մի-

տում։ Դպրեվանքի ուսումնական բաժնի ղեկավար Բյու-

զանդ Եղիայանն իր աշխատության մեջ գրում է հայ պա-

տանիների եկեղեցական կրթություն ստանալու և հոգևո-

րական դառնալու նվազ ցանկությունների մասին։ Ընդ ո-

րում, եթե ուշադրություն դարձնենք, ապա կնկատենք, որ 

այս մտավախությունը գրեթե միշտ էլ առկա է եղել։ Դերե-

նիկ եպիսկոպոսի կողմից 1951 թ․ կազմված տեղեկագրե-

րից մեկից հայտնի է դառնում, որ Կիլիկիո կաթողիկոսութ-

յունը փորձում էր հնարավորինս ամեն ինչ անել, որպեսզի 

                                                           

1 Տե՛ս «Հասկ», յունիս-յուլիս, 1945, էջ 108։ 
2 Անդ, էջ 109։ 



97 

 

Դպրեվանքի ուսանողներին ուսումնառության տարիների 

ընթացքում, նույնիսկ ամռան ամիսներին, իրենց տներ 

չուղարկի, որով «կարելի պիտի ըլլայ վանական մթնոլորտ 

ստեղծել և ուսանողութիւնը հեռու պահել աշխարհիկ 

մտայնութենէ»1։ 

Եթե հաշվի ենք առնում նաև այն, որ Սփյուռքում Կիլի-

կիո կաթողիկոսությունը ծանրակշիռ դերակատարում ու-

ներ հատկապես իր թեմին պատկանող համայնքների հոգ-

ևոր կյանքի կազմակերպման գործում2, ապա անշուշտ, Բ․ 

Եղիայանի նշված իրողությունը բացասաբար կարող էր 

անդրադառնալ, քանի որ Սփյուռքի հայ առաքելական ե-

կեղեցին հետզհետե զրկվելու էր կարող ու բանիմաց հոգ-

ևորականներից։  

 «Հասկ»-ի մեջ խոսք է գնում նաև այն մասին, որ Դպրե-

վանքի գործունեության արդյունավետությունը որոշ չափով 

կախված է ղեկավար կազմից, և մինչև 1943 թ․ ընկած շրջա-

նի ղեկավարության գործունեությունը հետևյալ կերպ է ներ-

կայացվում․ «Դպրեվանքը ունեցավ ընտիր ուսանողութիւն, 

ընտիր ուսուցչութիւն, բայց չունեցաւ ասոնք շրջանակող, 

գնահատող մտայնութիւն՝ վարիչ դասակարգին մէջ», իսկ 

նորընծա կաթողիկոսի գործունեության մասին գրվում է, որ 

«ազնիւ ու թափով շարժումը որ ստեղծուեացաւ նորընտիր 

կաթողիկոսի շուրջ՝ Ամերիկայէն մինչեւ Եգիպտոս եւ Լիբա-

նան։ Վստահ ենք, որ անոր մեծ անձին հմայքը այս բոլոր 

ազնիւ տրամադրութիւնները պիտի կարենայ վերածել ար-

դիւնաւոր աշխատանքի, իր շուրջ շարժման մէջ դնելով լա-

                                                           

1 Անդ, յունիս, 1951, էջ 211։ 
2 1950-ական թթ․ սկզբին Կիլիկիո կաթողիկոսությունն ուներ չորս թեմեր՝ Հալեպի, 

Լիբանանի, Դամասկոսի և Կիպրոսի՝ 160 հազար հայությամբ, տե՛ս ՀԱԱ, ֆ․ 409, ց․ 1․, 

գ․ 4524, թ․ 6։ 



98 

 

ւագոյն ոյժերը և բարեգոյն կամեցողութիւնները և կենդրո-

նացած ոյժով յառաջ տանելու գործելաոճը»1։ 

Կարելի է արձանագրել, որ Գարեգին Ա-ն, հաշվի առ-

նելով նաև նախորդ տարիների փորձերը, առավել արդյու-

նավետ ու հեռանկարային էր համարում աշխարհիկ և 

հոգևոր ուսուցման մեկտեղման տարբերակը։ Ուստի, երբ 

նա Կիլիկիո Աթոռին աջակցելու նպատակով հատուկ կոն-

դակով դիմում էր սփյուռքահայությանը, նշում էր, որ Կի-

լիկիո Աթոռը ոչ միայն կրոնաեկեղեցական «մատակարա-

րութեան կենդրոն» է, այլ նաև՝ կրթամշակութային2։ 

Գարեգին Հովսեփյան կաթողիկոսը գտնում էր նաև, որ 

հայ երեխաները շատ հաճախ օտար դպրոց են գնում հայկա-

կան դպրոցների անկազմակերպության և կրթական բարձր 

մակարդակի պակասի պատճառով3։ 

Նշված խնդիրների գիտակցումից ելնելով՝ Կիլիկիո 

կաթողիկոսարանը 1943-ից սկսած նախաձեռնում է իրա-

կանացնել մի շարք փոփոխություններ, որոնց համաձայն՝ 

ա․ Դպրեվանքի վերջին երեք տարիները, որոնց ըն-

թացքում զուտ եկեղեցական ուսուցում էր իրականացվում, 

պետք է վերածվեին ընդհանուր ուսուցման։ Այս դեպքում 

                                                           

1 «Հասկ», հունիս-հուլիս, 1945, էջ 109։, 
2 Նույն տեղում, օգոստոս-հոկտեմբեր, 1945, էջ 203։  

Գարեգին Ա Հովսեփյանը նմանատաիպ մոտեցում է ցուցաբերել նաև Էջմիածնի 

Գևորգյան հոգևոր ճեմարանի տեսուչ եղած տարիներին (1905-1906 թթ․ և 1915-1917 

թթ․), սակայն արժանացել է հակասական գնահատականների և 

քննադատությունների, որոնցով էլ հիմնականում պայմանավորված է նրա 

ընդհատումներով պաշտոնավարումները, այս մասին առավել մանրամասն տե՛ս 

Մելքոնյան Ս․, Գարեգին Ա Հովսեփյանի ծրագրերը գիտակրթական ոլորտում, էջ IV-

XII: 
3«Հասկ», յունիս, 1951, էջ 256։ 



99 

 

Դպրեվանքը ծառայելու էր ինչպես հոգևորականներ, այն-

պես էլ՝ աշխարհիկ ուսուցիչներ պատրաստելու գործին1։ 

բ․ Կիլիկիո կաթողիկոսության թեմերում պետք է կար-

ևորվեր Դպրեվանքի հանդեպ հետաքրքրության արթնացու-

մը։ 

գ․ Անհրաժեշտ էր զորացնել Դպրեվանքի կրթական 

գործի կազմակերպման արդյունավետությունը՝ բարեկար-

գելով ուսումնական ծրագրերը և ավելացնելով մասնագի-

տական բարձր կարողություններով օժտված ուսուցիչների 

թիվը2։ 

Այս ծրագրերի և բարեփոխումների մասին կաթողիկո-

սը հայտարարում է նաև Ամերիկայի և Եգիպտոսի հայութ-

յանը՝ նշված երկրներ իր կատարած այցերի ընթացքում։ 

Սակայն, նա առավելապես ուշադրության կենտրոնում էր 

պահում Սիրիայի և Լիբանանի հայ համայնքների կրթամ-

շակութային կյանքը, քանզի համարում է, որ «Սիւրիոյ և 

Լիբանանի հայ կրթական գործին պէտք է նայիլ լայն ճա-

կատէ։ Ան միայն եկեղեցւոյ կամ դպրոցի կամ այս ու այն 

կազմակերպութեան զօրացման խնդիր մը չէ, այլ հայ ժո-

ղովուրդի բարգաւաճ պահպանման խնդիր։ Հայը Սփիւռքի 

մէջ պէտք է ուշադիր ըլլայ իր տոհմային դաստիարակու-

թեան և ազգային մշակոյթի զարգացման։ Եւ այս աշխա-

տանքը կրնան կատարել միայն հայ աւանդութեան ու հայ 

ոգիին հաւատարիմ դաստիարակներ, որոնք պիտի դուրս 

գան Դպրեվանքէն»3։ 

                                                           

1 Նշված մտադրության մասին Գարեգին Ա հայտարարել է նաև Էջմիածնում՝ 1945 թ․ 

սեպտեմբերի 20-ին Միաբանական ընդհանուր ժողովի ընթացքում, տե՛ս Եղիաեան 

Բ․, նշվ․ աշխ․, էջ 580։ 
2 Տե՛ս «Հասկ», 1945, յունիս-յուլիս, էջ 109, տե՛ս նաև Եղիայան Բ․, նշվ․ աշխ․, էջ 580։ 
3 Նույն տեղում։ 



100 

 

Ուսուցման արդյունավետությանն ուղղված քայլերը։ 

Դպրեվանքի կրթական ծրագրերի պատասխանատուները 

ուսանողների գիտելիքների յուրացմանն ու կարողություն-

ների զարգացմանը միտված հատուկ մեթոդաբանություն 

էին մշակում, որով պետք է առաջնորդվեին թե՛ դասավան-

դողները, թե՛ ուսանողները։ Դպրեվանքի տեսչությունը 

խրախուսում էր, որ դասախոսները իրենց լսարանային 

աշխատանքը ընդլայնեին․ դասագրքից և դասախոսութ-

յունից բացի ուսանողներին մատենագիտական աղբյուր-

ների հենքի վրա փոքրածավալ ուսումնասիրություններ ի-

րականացնելու հանձնարարություն տային, ինչպես նաև 

քաջալերեին, որ դասերին զուգընթաց նրանք համապա-

տասխան փորձագիտական և վիճակագրական աշխա-

տանքներ իրականացնեին1։ 

Մեծ ուշադրություն էր հատկացվում օտար լեզուների 

ուսուցմանը, որի նպատակը ոչ միայն ուսանողներին հե-

տագայում տարբեր բարձրագույն հաստատություններում 

ուսման շարունակության ապահովումն էր, այլև՝ մասնա-

գիտական օտարալեզու աղբյուրներից օգտվելու և գիտա-

կան ուսումնասիրություններ կատարելու հմտությունների 

խորացումը2։ 

Կաթողիկոսը հատուկ ուշադրություն էր դարձնում նաև 

դասախոսական կազմի հմտություններին ու կարողություն-

ներին։ Գարեգին Ա փորձում էր Դպրեվանքում կենտրոնաց-

նել առավել բանիմաց և փորձառու դասախոսների3։ Միա-

                                                           

1 Տե՛ս «Հասկ» 1950, յուլիս-օգոստոս, էջ 202։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում։ 
3  1945 թ․ մայիսի 12-ին Գարեգին Ա Հովսեփյանը հատուկ նամակով դիմում է 

մշակութային գործիչ, մանկավարժ, բանասեր և պատմաբան Հակոբ Թոփչյանին, որ 

հայտնի է նաև իր «Ցուցակ ձեռագրաց Արմաշի վանքին» աշխատությամբ, որպեսզի 

Դպրեվանքում հանդես գա իր դասախոսություններով, քանի որ, ինչպես ինքն է նշում 



101 

 

ժամանակ նա կրթության կազմակերպման գործում կարևո-

րում էր նաև համեմատաբար քիչ փորձառություն ունեցող, 

սակայն գիտելիքներով օժտված երիտասարդ մասնագետ-

ների դերը։ 

Դասախոսական կազմի կարողությունները հնարավո-

րինս կատարելագործելու նպատակով նրանք հաճախակի 

տարբեր բարձրագույն ուսումնական հաստատություններ 

էին ուղարկվում վերապատրաստումների կամ հետբուհա-

կան մասնագիտական կրթություն ստանալու նպատակով։ 

Օրինակ, հայտնի է, որ դասախոսներից Ռուբեն Պողոսյանն 

ընդունվում, սովորում և ավարտում է Բեյրութի ֆրանսիա-

կան համալսարանի իրավագիտության ֆակուլտետը՝ հաջո-

ղությամբ պաշտպանելով իր դոկտորական աշխատանքը1։ 

Շատ հաճախ հենց Դպրեվանքի ուսուցիչներն էին բա-

նախոսությամբ հանդես գալիս։ Հրավիրվում էին նաև Լիբա-

նանի ռադիոժամերի եթերներին կամ տարբեր մշակութային 

միջոցառումների2։ 

                                                                                                                              

«Մեր նպատակն է հաւատարիմների եւ գործակիցների մի շրջան ստեղծել, որպէսզի 

Անթիլիասում մշակութային-գիտական մի նոր շարժում եւ գործ սկսել կարողանանք», 

առավել մանրամասն տե՛ս «Գարեգին Ա Յովսէփեան կաթողիկոս Մեծի Տանն 

Կիլիկիոյ (1943-1952)», հտ․ Բ, էջ 163-165, 173։ Կաթողիկոսն աշխույժ կապերի մեջ էր 

նաև Ֆրանսիայում հաստատված բանաստեղծ, հրապարակախոս, խմբագիր, 

թարգմանիչ, կուսակցական և հասարակական գործիչ Արշակ Չոպանյանի հետ, 

որին ուղղված նամակներում ևս նա հաճախ էր նշում, որ ցանկանում է վանքը 

եկեղեցական-վարչական կենտրոն լինելուց բացի, լինի գիտամշակութային ակութ, 

«կրակարան», ինչի արդյունքում հնարավոր կլիներ նաև ընդարձակել և կարգավորել 

տպարանի աշխա-տանքները, «որպէսզի ոչ միայն «Հասկ» այլեւ գիտական 

աշխատութիւններ հրատարակել կարողանանք, լինի այն միաբանութեան, թէ դրսի 

աշխատաւորների․․․», նույն տեղում, էջ 175, 430-432։ 
1 Տե՛ս «Հասկ», յուլիս-օգոստոս, 1950, էջ 202։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 204։ 



102 

 

Դպրեվանքում շաբաթ օրերը հատկացվում էին գրա-

կան-գեղարվեստական երեկույթներին՝ գրականության և 

գեղարվեստի ներկայացուցիչների առաջնորդությամբ։ Հա-

վաքույթի ժամանակ նախ ուսանողներն էին հանդես գալիս 

զեկույցներով, ապա բանախոսություններ էին տեղի ունե-

նում Բեյրութից հրավիրված մտավորականների կողմից1։ 

Յուրաքանչյուր ուսումնական տարվա ավարտին կազ-

մակերպվում էր հատուկ մրցանակաբաշխություն, որի ժա-

մանակ մրցանակներով խրախուսվում էին այդ տարվա լա-

վագույն ուսանողները։ Կային մի քանի տեսակ մրցանակ-

ներ՝ ուսման առաջնության, ուսման երկրորդության, ինչ-

պես նաև՝ արվեստի և ձեռագործ աշխատանքների մրցա-

նակներ՝ կրկին առաջնության և երկրորդության2։ 

«Կենտրոնական ուսումնական խորհրդի» կազմավորու-

մը և գործունեության հիմնական նպատակները։ 1943 թ․ Լի-

բանանի անկախության հռչակումից հետո երկիրը հետզհե-

տե դուրս է գալիս ֆրանսիական ազդեցությունից, որը ար-

տացոլվում է նաև կրթության ոլորտում3։ Երկրում գործող 

կրթական հաստատություններն արդեն իրենց կրթական չա-

փորոշիչները պետք է համապատասխանեցնեին նորանկախ 

պետության պահանջներին։ Բնականաբար, Դպրեվանքը 

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում։ 
3 1921-1943 թթ․ Լիբանանը ֆրանսիական հովանավորության ներքո էր գտնվում, որի 

արդյունքում երկրում գործող բոլոր կրթական հաստատությունների ծրագրերը, այդ 

թվում նաև փոքրամասնությունների, համապատասխանեցվում էին ֆրանսիական 

ղեկավարության հետ, տե՛ս Թյությունջյան Պ․, Լիբանանի ժողովրդի ազատագրական 

պայքարը և հայ համայնքը 1920-1990 թթ․, Երևան, 1992, էջ 55, 108։ Հովհաննիսյան Ն․, 

Լիբանանյան ճգնաժամը և Լիբանանի հայ համայնքի դիրքորոշումը, Երևան, 1982, էջ 

7։ 



103 

 

բացառություն չէր կազմելու1։ Քանի որ Դպրեվանքի ուսում-

նական ծրագրերում բավականին փոփոխություններ էին 

կատարվելու, իսկ Կիլիկիո կաթողիկոսությանը ենթակա թե-

մերի վարժարանները որոշ չափով ուղղորդվում էին նրա 

մշակած ծրագրերով, Գարեգին Ա 1946 թ․ հունիսի 26-ին հա-

տուկ շրջաբերականով դիմում է թեմական առաջնորդներին՝ 

մոտ ապագայում «Կենտրոնական ուսումնական խորհուրդ» 

ձևավորելու առաջարկով։ Այդ խորհուրդը պետք է համընդ-

հանուր կանոնագիր կազմեր բոլոր վարժարանների համար։ 

Նպատակն իրագործելու համար որոշվում է Ազգային առաջ-

նորդարաններին կից գործող ուսումնական խորհուրդներից 

մեկական պաշտոնական ներկայացուցիչներ ուղարկվեն Կի-

լիկիո կաթողիկոսարան, որտեղ Դպրեվանքի տեսուչի և ու-

սուցիչների հետ համատեղ պետք է կազմեն նախատեսված 

«Կենտրոնական ուսումնական խորհուրդ»-ը։ Այսպիսով, նա-

խաձեռնությունն իրականություն է դառնում և 1946 թ․ հու-

լիսի 20-ին Գարեգին Ա նախագահությամբ տեղի է ունենում 

խորհրդի առաջին նիստը2, որի ընթացքում քննարկվում են 

նորանկախ Սիրիայի և Լիբանանի կառավարությունների որ-

դեգրած կրթական քաղաքականությունն ու պահանջները, 

ինչպես նաև տեղի հայերի՝ դեպի Խորհրդային Հայաստան 

ներգաղթի հետևանքով ստեղծված դրությունը3։ Վերջինիս 

քննարկումը բխում էր այն գիտակցումից, որ շատ հնարա-

վոր էր ներգաղթի արդյունքում համայնքները հայաթափ-

վեին, իսկ տեղում մնացողների շրջանում հետզհետե աճեին 

ուծացման միտումները, ինչը բնականաբար հանգեցնելու էր 

նաև հայկական կրթության նկատմամբ հետաքրքրության 

                                                           

1  Քանզի օրենքը նախատեսված էր Լիբանանի բոլոր կրոնադավանական 

համայնքների համար, տե՛ս Հովհաննիսյան Ն․, նշվ․ աշխ․, էջ 7-9։ 
2 «Հասկ», սեպտեմբեր-հոկտեմբեր, 1946, էջ 290։ 
3 Տե՛ս նույն տեղում։ 



104 

 

նվազմանը։ Ուստի, պատահական չէր, որ Կիլիկիո կաթողի-

կոսը առանձնապես ոգևորություն չէր ցուցաբերում հայրե-

նադարձության կազմակերպմանը1։ 

Նիստի վերջում որոշում է կայացվում առաջիկայում 

կազմակերպել ուսուցչական համագումարներ, որոնց ըն-

թացքում առավել կազմակերպված ձևով առանցքային 

հարցերի շուրջ կիրականացվեին քննարկումներ2։ 

Ուսուցչական համագումարները։ Այսպես, 1946 թ․ 

սեպտեմբերի 19-21-ը Գարեգին Ա գլխավորությամբ հրա-

վիրվում է ուսուցչական առաջին համագումարը, որտեղ օ-

րակարգային հարցեր են հանդիսանում՝ 

• Սիրիայի և Լիբանանի ազգային վարժարանների 

միօրինակ ծրագրերի պատրաստությունը, 

• ազգային վարժարանների համար կանոնագրքի 

կազմումը, 

• կրթական ծրագրերի բարելավմանն ուղղված քայ-

լերի մշակումը, 

• ուսուցիչների հմտությունների կատարելագործմա-

նը միտված ծրագրերի կազմումը։ 

Համագումարի ընթացքում մանրամասն քննարկվում 

են արևմտահայության շրջանում ընդունված և գործնա-

կանում կիրառություն ստացած գրեթե բոլոր կրթական 

ծրագրերը՝ առանձնացնելով կարևոր դրույթներն ու ձեռք-

բերումները։ Քննարկվում են նաև Խորհրդային Հայաստա-

նում գործող ծրագրերը3։  

                                                           

1 Տե՛ս Դարբինյան Օ․, Լիբանանահայերի հայրենադարձության առանձնա-

հատկությունները, արդյունքներն ու հետևանքները, «Պատմություն և մշակույթ» 

հայագիտական հանդես, 2021, հ․ 2, էջ 153։ 
2 Տե՛ս «Հասկ», սեպտեմբեր-հոկտեմբեր, 1946, էջ 290։ 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 292։ 



105 

 

Համագումարների ընթացքում օրակարգային հարցե-

րի քննարկումից դուրս տեղի էին ունենում նաև ուսուց-

ման արդյունավետությանը նպաստող մեթոդաբանական 

հատուկ դասախոսություններ հետևյալ ուղղություններով՝ 

կրոնական դաստիարակություն, ցուցողական դասեր և 

ազգային պատմության դասավանդման մեթոդաբանութ-

յուն1։ 

Կազմակերպվող դասընթացներին, սեմինար-քննար-

կումներին ներկա էին լինում ինչպես Դպրեվանքի դասա-

խոսները, այնպես և Սփյուռքի տարբեր համայնքների 

հայկական կրթօջախների ուսուցիչները, որը նաև շատ 

կարևոր էր փորձի փոխանակման առումով2։ Տեղին է մեջ-

բերել Դպրեվանքի տեսչության այն գրությունը, որ «Այս 

համագումարները վիճելու, ժամանակ մը անցնելու և ա-

պա վճիռներ արձակելու համար չեն, այլ տեսակ մը դպրոց 

ուր ներկաներ իրարմէ կը սորուին ինչ որ չեն գիտեր, մութ 

կէտեր կը լուսաբանուին, թիւրիմացութիւններ կը հարթո-

ւին, և մտածումի միատեսակութիւն մը կստեղծուի»3։ 

Բացի նշված համագումարներից, տարեկան 7 անգամ 

տեղի էին ունենում նաև մանկավարժական ժողովներ, ո-

րոնց ընթացքում քննարկում էին կարգապահական, ու-

սումնական, առողջապահական և այլ խնդիրներ4։ 

Դասագրքերը։ Դպրեվանքում ուսուցանվում էր գրա-

բար, աշխարհաբար, հայ մատենագրության պատմություն, 

ընդհանուր պատմություն, հայոց պատմություն, հայ եկե-

ղեցու պատմություն և եկեղեցական երաժշտություն, ար-

դի հայ գրականություն, ընկերաբանություն, ծիսագի-

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 254։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 255։ 
3 Նույն տեղում։ 
4 Տե՛ս նույն տեղում, յուլիս-օգոստոս, 1946, էջ 230։ 



106 

 

տություն, համեմատական դավանաբանություն, տոմարա-

գիտություն, հոգեբանություն, օտար լեզուներ1։ 

Միջնակարգ ուսուցման դասարանները (1-4) հիմնա-

կանում ունեին տպագրված դասագրքեր, իսկ այն առար-

կաներից, որոնցից չկային տպագրված դասագրքեր, օգ-

տագործում էին ուսուցիչների կողմից պատրաստված ձե-

ռագիր նոթատետր-դասագրքերը2։ Ընծայարանի բաժնի 

դասերը իրականացվում էին միայն ուսուցիչների դասա-

խոսությունների հիման վրա3։  

Սակայն ձեռագիր դասագրքերի կազմումը բավակա-

նին մեծ ժամանակ էր պահանջում։ Բացի այդ, նման դա-

սագրքերի գործածումը որոշ դժվարություններ էր առա-

ջացնում։ Խնդիրները մեղմելու համար 1950-ից սկսած Դպ-

րեվանքի տեսչությունը որոշում է ձեռագիր գրքերը հա-

տուկ տպագրական սարքերով բազմացնել, որպեսզի բո-

լոր ուսանողներին էլ հասանելի լիներ4։ 

Օժանդակությունները։ Երբ Դպրեվանքը 1945 թ․-ից 

սկսած կազմակերպչական առումով տեսանելիորեն 

սկսում է զարգացում ապրել և հաջողություններ գրանցել, 

Կիլիկիո կաթողիկոսությունը որոշում է այդ մասին վկայող 

հատուկ տեղեկագրեր ու գրություններ կազմել և ուղար-

կել սփյուռքահայ համայնքներ։ «Հասկ»-ում հետևյալ կերպ 

է ներկայացվում, որ «ամենէն առաջ պէտք է արագ եւ կեն-

դանի կապ հաստատել բարերարներու հետ, զանոնք տե-

ղեակ պահել եւ խանդավառել Դպրեվանքի գործունէու-

թեամբ։ Այդպիսով բարեկամներու օժանդակութիւնը ոչ 

միայն կը դառնայ տեւական, այլ նորանոր բարերարներ 

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, օգոստոս-հոկտեմբեր, 1945, էջ 189։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում, յուլիս-օգոստոս, 1950, էջ 202։ 
3 Նույն տեում։ 
4 Տե՛ս նույն տեղում։ 



107 

 

կավելանան հիներուն վրայ»1։ Կիլիկիո կաթողիկոս Գարե-

գին Ա քաջ գիտակցում էր, որ սփյուռքահայերի կողմից 

վստահության արժանանալու և աջակցություն ստանալու 

համար նախ և առաջ անհրաժեշտ է ներկայացնել Դպրե-

վանքի ծրագրերը, նպատակները, գրանցած արդյունքնե-

րը, ապա նոր անդրադառնալ նյութական միջոցների տրա-

մադրման հարցերին։ Բացի նշված տվյալների տրամադր-

մանը, Կիլիկիո կաթողիկոսն անձամբ այցելում էր տարբեր 

համայնքներ, հանդիպում էր տեղի հայերին, ներկայաց-

նում էր կատարված և կատարվելիք աշխատանքները, հե-

տաքրքրվում էր հայության խնդիրներով, հատուկ ուշադ-

րություն էր դարձնում նրանց կրթամշակութային կյանքի 

կազմակերպման աշխատանքներին, ապա փորձում էր 

տարաբնույթ եղանակներով կապեր ստեղծել տվյալ հա-

մայնքի և Դպրեվանքի միջև2։  

Բացի այդ, կաթողիկոսի կողմից Նյու-Յորքից մինչև 

Կալիֆոռնիա գտնված բոլոր հայաշատ քաղաքներում 

կազմակերպվում էին դասախոսություններ, որոնց ընթաց-

քում կատարվում էին հանգանակություններ և կազմավոր-

վում էին «Կիլիկիո կաթողիկոսարանի օժանդակ միութ-

յան» նոր հանձնախմբեր։ Նմանատիպ հանձնախմբեր են 

ձևավորվում նաև Անգլիայի, Ֆրանսիայի, Եգիպտոսի հա-

յաշատ տարբեր վայրերում3։ 

                                                           

1 Նույն տեղում, ապրիլ, 1949, էջ 93։ 
2Տե՛ս «Գարեգին Ա Յովսէփեան կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ (1943-1952)», հտ․ Բ, 

էջ 263-264, 275-278, 431, 493։ 
3Առավել մանրամասն տե՛ս «Հասկ», ապրիլ, 1949, էջ 102-103, 106։ Կաթողիկոսը նշված 

համայնքներ այցելություններ կատարելիս առաջնային էր համարում նաև 

երիտասարդների հետ հանդիպումներ անցկացնելը, օգտակար խորհուրդներ տալը, 

որոնք վերջիններիս կողմից մեծ հետաքրքրությամբ ու ոգևորությամբ էր ընդունվում, 

տե՛ս «Արեւ», Կահիրե, 10․09․1947, էջ 2, նույն տեղում, 11․09․1947, էջ 2։ 



108 

 

Կաթողիկոսը հատուկ ուշադրություն էր դարձնում 

նաև Սփյուռքում բնակվող հայության կողմից կազմավոր-

ված հայրենակցական միություններին1, քանի որ գիտակ-

ցում էր, որ վերջիններս գործուն կապեր էին պահպանում 

նաև սփյուռքահայ այլ համայնքներում հաստատված ի-

րենց հայրենակիցների հետ և առավել ոգևորությամբ 

հանգանակություններ կտրամադրեին։ Այսինքն, Կիլիկիո 

կաթողիկոսարանը դառնում է կապող օղակ տարբեր 

երկրներում հաստատված հայրենակիցների միջև2, ինչը 

դրական հանգամանք էր նաև եկեղեցու նկատմամբ հե-

տաքրքրություն առաջացնելու առումով։ 

 1940-ական թթ․ վերջերին Սփյուռքում Դպրեվանքի 

գործունեությունը մեծ հնչեղություն է ստանում, որի արդ-

յունքում հայ համայնքներում գործող մի շարք կառույցներ, 

                                                                                                                              

Կարևոր է նշել, որ Գարեգին Ա-ն հատուկ նախագծով հստակեցրել էր նաև 

օժանդակությունների կիրառման ուղղությունները։ Նույնիսկ հայտարարում էր, թե 

բարերար կարելի էր դառնալ այն դեպքում, երբ անհատը կամ կազմակերպությունը 

նախապես համաձայնություն է հայտնում, որ իր կողմից տրամադրված միջոցները 

պետք է օգտագործվեն նշված ուղղություններով, մանրամասն տե՛ս «Գարեգին Ա 

Յովսէփեան կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ (1943-1952)», հտ․ Բ, էջ 394-395, 397-

398։ Այս շրջանում Դպրեվանքիին աջակցություն է ցուցաբերել նաև 1942 թ․ 

Եգիպտոսում հիմնված «Հայ ազգային հիմնադրամ»-ը, տե՛ս Եափուճեան Ա․, 

Պատմութիւն հայ ազգային հիմնադրամի (1942-1982), Գահիրէ, 1984, էջ 250-256։ 
1  Տե՛ս «Հասկ», մարտ-մայիս, 1945, էջ 91։ Գարեգին Ան հաջողվում է կապեր 

հաստատել նաև Հարավային Ամերիկայում հաստատված հայերի հետ։ Նրանց ևս 

մանրամասն տեղեկություններ է հաղորդում Կիլիկիո կաթողիկոսության 

գործունեության նպատակների և ձեռքբերումների մասին, տե՛ս Գարեգին Ա 

Յովսէփեան կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ (1943-1952), հ․ Բ, էջ 487-491։ 
2 Տե՛ս «Գարեգին Ա Յովսէփեան կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ (1943-1952)», հտ․ Բ, 

էջ 264, 292, 294-296։ Ամերիկահայերը, ոգևորվելով Կիլիկիո կաթողիկոսության 

արգասաբեր աշխատանքով, հավելյալ գումարներ են տրամադրում ինչպես 

Լիբանանում, այնպես էլ Սիրիայում հաստատված իրենց հայրենակիցներին 

աջակցելու նպատակով։ Այդ հատկացված միջոցներից օգնություն է ցուցաբերվում 

նաև Երուսաղեմի հայությանը, տե՛ս «Հասկ», ապրիլ, 1949, էջ 103։  



109 

 

կազմակերպություններ և անհատ բարերարներ Դպրե-

վանքին աջակցություն ցուցաբերելու պատրաստակա-

մություն են հայտնում1։ Այսպիսով, 1949 թ․ դրությամբ կա-

ռույցն ուներ 40-ից ավելի բարեգործներ և Կիլիկիո կաթո-

ղիկոսարանին օժանդակող 20 հանձնախմբեր2։ 

Արդյունքները։ Գարեգին Ա Հովսեփյանի ձեռնարկած 

բարեկարգումների արդյունքում Դպրեվանքի ուսանողնե-

րի թիվը նախորդ տարիների համեմատ զգալիորեն աճում 

է՝ 20-25-ից հասնելով 72-ի։ Նրանք Սփյուռքի տարբեր հա-

մայնքներից էին, հիմնականում Լիբանանից, Սիրիայից, Ե-

գիպտոսից, Պաղեստինից, Կիպրոսից։ Փոքրաթիվ ուսա-

նողներ կային նաև Թուրքիայից (Կ․ Պոլիս) և Իրաքից, ով-

քեր ուսումնառությունն ավարտելուց հետո շարունակել 

են աշխույժ գործունեություն ծավալել իրենց համայնքնե-

րում։ Այն ուսանողները, որոնք ուսումը շարունակելու 

ցանկություն են հայտնել, ուղարկվել են եւրոպական և ա-

մերիկյան բարձրագույն համալսարաններ, որից հետո 

                                                           

1 Տե՛ս «Գարեգին Ա Յովսէփեան կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ (1943-1952)», հտ․ Բ, 

էջ 500։ Նշենք, որ Կիլիկիո կաթողիկոսարանին մեծապես աջակցել է Հայկական 

բարեգործական ընդհանուր միությունը, «Կիւլլապի Կիւլպէնկեան» հիմնադրամը, 

ՀԱԱ, ֆ․ 409, ց․ 1, գ․ 4526, թ․ 3, տե՛ս նաև «Գարեգին Ա Յովսէփեան կաթողիկոս Մեծի 

Տանն Կիլիկիոյ (1943-1952)», հտ․ Բ, էջ 576-578, 629, 630-631։ Հետաքրքրական է նշել, 

որ ԱՄՆ Թեքզաս նահանգի Արլինգթոն քաղաքում գործող «Հայ կին» ակումբի 

կանայք ցանկություն են հայտնել կառույցի միջոցներով Դպրեվանքում սան պահել, 

տե՛ս նույն տեղում էջ 332։ Դպրեվանքի սաներն աջակցություն են ստացել նաև ԱՄՆ-

ում գործող «Վարդանանց ասպետներ» կազմակերպության կողմից՝ վերջինիս 

ավագ սպարապետ Ալեք Մանուկյանի գլխավորությամբ, տե՛ս նույն տեղում, էջ 333, 

նաև՝ Ալեք Մանուկյան․  

    http://vardananq.ysu.am/ալեք-մանուկյան/, մուտքը՝ 13․08․2022։ 
2 Տե՛ս «Հասկ», յունիս, 1949, էջ 185։ 

http://vardananq.ysu.am/ալեք-մանուկյան/


110 

 

կրկին վերադարձել են և իրենց գիտելիքները ներդրել հա-

մայնքային կյանքի կազմակերպման գործին1։  

Դպրեվանքի ողջ ուսուցչադասախոսական կազմը՝ ա-

ռաջնորդվելով այն սկզբունքով, որ «...Աշակերտներուն թիւը 

բազմացնել Տեսչութեան եւ ուսուցիչներու համար չի նշանա-

կեր անշուշտ միայն քանակի սիրոյն ոեւէ աշակերտ ներս 

առնել, այլ ընդհակառակը մասնաւորաբար անոնց որակը 

բարձրացնել։ Պահել ու դաստիարակել միայն ու միայն այն 

աշակերտները, որոնք մտքով, հոգւով ու նկարագրով յար-

մարութիւն եւ կոչում ունին հոգեւոր ասպարէզին։ Այս կեր-

պով սրտեռանդն կը հաւատանք որ ամեն տարի պիտի կա-

րողանանք հայութեան հոգեւոր եւ մտաւոր անդաստանը 

պտղաբերող մշակներ հասցնել»2, հաջողել է Դպրեվանքում 

կրթական բարձր մակարդակ ապահովել։ 

Օգտվելով Կիլիկիո կաթողիկոսության հրապարակած 

տվյալներից՝ գծապատկերի միջոցով ներկայացրել ենք 

1943-1952 թթ․ Դպրեվանքի ուսանողների թիվը․ 

 
ՈՒսումնական  

տարի 

1943-1944 թթ․3 1944-1945թթ․4 1945-1946 թթ․5 1946-1947 թթ․6 

Ուսանողների  

թվաքանակ 

24 33 40 40 

Աղյուսակ 1․ 

                                                           

1 Տե՛ս ՀԱԱ, ֆ․ 409, ց․ 1, գ․ 4524, թ․ 6։ Տե՛ս նաև «Հասկ», նոյեմբեր, 1949, էջ 340։ 
2 «Հասկ», յունիս, 1949, էջ 185։ 
3 Տե՛ս Եղիաեան Բ․, նշվ․ աշխ․, էջ 586։ 
4 Տե՛ս «Հասկ», օգոստոս-հոկտեմբեր, 1945, էջ 189։ 
5 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 190։ 
6 Տե՛ս նույն տեղում, սեպտեմբեր-հոկտեմբեր, 1947, էջ 298։ 



111 

 

1947-1948 թթ․1 1948-1949 թթ․2 1949-1950 թթ․3 1950-1951 թթ․4 1951-1952 թթ․5 

42 50 72 52 44  

Աղյուսակ 2․ 

Եզրակացություն։ Ամփոփելով կարող ենք արձանագ-

րել, որ Դպրեվանքը 1940-1950-ական թթ․ վերածվել էր ոչ 

միայն Լիբանանի հայ համայնքի, այլ նաև Սփյուռքի մի 

շարք համայնքների ներուժի կենտրոնացման և հայապահ-

պանության կենսական կարևոր օջախի, իսկ Դպրեվանքի 

շրջանավարտների մեծ մասը դարձել են կրթության մշակ-

ներ և նվիրյալ հոգևորականներ, ովքեր բավականին 

բուռն գործունեություն են ծավալել գրեթե ողջ Սփյուռ-

քում՝ զարկ տալով տեղի կրթամշակութային կյանքի աշ-

խուժացմանը։ 

 

РОЛЬ И ЗНАЧЕНИЕ ДПРЕВАНКА КАТОЛИКОСА 

ВЕЛИКОГО ДОМА КИЛИКИЙСКОГО ГОДЫ 

КАТОЛИКОСАТА ГАРЕГИНА А ОВСЕПЯНА  

(1943-1952ГГ.) 

 

Офелия Дарбинян  

РЕЗЮМЕ 

1940-1950-е годы. Дпреванка Католикоса Великого 

Дома Киликийского играет первостепенную роль в 

армянонаселенных общинах диаспоры в плане органи-

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 299, տե՛ս նաև Տէմիրճեան Վ․, Օրագիր Անդրէաս եւ 

Թադէոս Արքեպիսկոպոսաց եւ Պատմութիւն Մեծի Տանն Կիլիկիոյ 

Կաթողիկոսութեան Դպրեվանուց 1930-1960, Պէյրութ, 1960, էջ 107։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում։ 
3 Տե՛ս նույն տեղում, նոյեմբեր, 1949, էջ 338, 340։ 
4 Տե՛ս նույն տեղում, հունիս, 1951, էջ 209։ 
5 Տէմիրճեան Վ․, նշվ․ աշխ․, Էջ 117։ 



112 

 

зации духовной и образовательно-культурной жизни․ В 

1943 году в результате скудных материальных ресурсов и 

снижения количества студентов из года в год Дпреванк 

столкнулся с серьезными проблемами. В сложившихся 

условиях, когда строительство, основанное в 1930 году и 

развернувшее активную деятельность в годы своего су-

ществования, оказалось почти на грани закрытия, Като-

ликосом Великого Дома Киликийского избирается Гаре-

гин А. Овсепян (1943-1952), кому удается путем осущест-

вления разумных и дальновидных шагов восстановить и 

улучшить роль и значение Дпрванка․ 

В данном исследовании были освещены проблемы, с 

которыми сталкивается Дпрванк, представлены пособия, 

направленные на преодоление этих проблем и способст-

вующие развитию структуры. Были затронуты учебные 

программы Дпреванка, методы, преподавательский со-

став и успеваемость учащихся. Следует отметить, что 

хотя Великий Дом Киликии является католикосатом об 

Овсепяне был проведен ряд исследований, но эта тема 

до сих пор не затрагивалась и не попала в поле зрения 

исследователей. 

 

DPREVANK OF THE CATHOLICOSATE OF CILICIA 

IN THE YEARS OF THE CATHOLICOS OF GAREGIN A. 

HOVSEPYAN (1943-1952) 

 

Ofelya Darbinyan  

SUMMARY 

In the 1940s-1950s, Dprevank of the Catholicosate of the 

Great House of Cilicia played a leading role in the formation of 

spiritual and educational life in the Armenian communities of 

the Diaspora. 

At the beginning of 1943, as a result of the limited financial 

resources and the year-by-year decrease in the students' 



113 

 

number, Dprevank faced serious challenges. Under the 

created conditions, when the structure, founded in 1930 and 

active during its existence, was almost on the verge of closure, 

Garegin A. Hovsepyan (1943-1952) was elected Catholicos of 

the Great House of Cilicia, who managed to restore and 

improve the role and importance of Dprevank by taking 

reasonable and far-sighted steps. In this study, the problems 

faced by Dprevank were highlighted, the manuals aimed at 

overcoming these problems and contributing to the progress 

of the structure were presented. Reference was made to the 

educational programs of the school, teaching methods, the 

achievements of the teaching staff and students. 

It should be noted that although a number of studies have 

been done about Dprevank and Garegin A. Hovsepyan of the 

Catholicosate of Cilicia of the Great House, but this topic has 

not been the focus of researchers' attention so far. 

 

Օֆելյա Դարբինյան, ԵՊՀ պատմության ֆակուլտետի 

սփյուռքագիտության ամբիոնի մագիստրոս: Գիտական հետա-

քրքրությունների շրջանակը. Հայկական սփյուռքի պատմու-

թյուն և աշխարհագրություն․ 

  ofelya.darbinyan@ysumail.am 

 

Офелия Дарбинян, Магистрант кафедры диаспоро-

ведения исторического факультета ЕГУ. Область 

научных интересов: история и география армянской 

диаспоры. ofelya.darbinyan@ysumail.am 

 

Ofelya Darbinyan, MA student of the Department of 

Diaspora Studies, YSU History Faculty. The Field of 

Scientific Interests: History of the Armenian Diaspora. 

ofelya.darbinyan@ysumail.am 

 

mailto:ofelya.darbinyan@ysumail.am
mailto:ofelya.darbinyan@ysumail.am
mailto:ofelya.darbinyan@ysumail.am


114 

 

Աելիտա Դոլուխանյան 

ՖՐԱՆՍԻԱՑԻ ՆՇԱՆԱՎՈՐ ՀԱՅԱԳԵՏ ՎԻԿՏՈՐ ԼԱՆԳԼՈՒԱՆ 

ՍՍԻ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ՄԱՍԻՆ 

Հիմնաբառեր՝ Վիկտոր Լանգլուա, Նապոլեոն Երրորդ, Սիս, Սսի 

մատենադարան, կաթողիկոս, Սսի գրացուցակ, ոչնչացում: 

 

Keywords: Victor Langlois, Napoleon III, Sis, Sis manuscript 

repository, Catholicos, catalog of Sis manuscripts, destruction. 

 

Ключевые слова: Виктор Ланглуа, Наполеон III, Сис, 

хранилище рукописей Сиса, Католикос, каталог рукописей 

Сиса, уничтожение. 

 

Ներածություն 

Վիկտոր Լանգլուան ԺԹ դարի նշանավոր ֆրանսիացի 

հայագետներից է, որը չնայած իր կարճատև կյանքին 

(1829-1869 թթ.), թողել է հայագիտական մեծարժեք ժա-

ռանգություն: Նրա երազանքն էր հայ միջնադարի պատ-

միչների երկերը հրատարակել ֆրանսերեն՝ դրանց կցելով 

համապատասխան առաջաբան և գիտական ծանոթագ-

րություններ: Ցավոք, նա հասցրեց իր ծրագրած հայ պատ-

միչների ժողովածուից հրատարակել միայն երկու ստվար 

հատորներ, որոնցում Ոսկեդարի (Ե դար) պատմիչների և 

մատենագիրների գործերն են:1 

Լանգլուայի հայագիտական հետազոտությունները 

բազմաբնույթ են: Նա հրատարակել է Կիլիկյան հայ թա-

                                                           

1 V. Langlois, Collections des histoiers anciens et modernes de l’Aeménie, t. I, 

Paris, 1867, t. II, Paris, 1869. 



115 

 

գավորների հրովարտակները1: Մեծ եռանդով լծվել է Կի-

լիկյան Հայաստանի պատմությունը հնագիտական փաս-

տերով, աղբյուրագիտական պրպտումներով ամբողջացնե-

լու գործին և հասել է իր նպատակին: Նա գիրք է գրել Վե-

նետիկի Մխիթարյան Միաբանության պատմության մա-

սին, ուր ուրվագծերով ներկայացված են հայ ժողովրդի 

պատմությունը, գրականությունը, Միաբանության կատա-

րած դերը ԺԸ-ԺԹ դարերում: Այդ հետազոտության հիման 

վրա ամբողջական պատկերացում կարելի է կազմել հայ 

ժողովրդի կյանքում «Դպրության՝ այդ հանրապետության» 

խաղացած դերի և նշանակության մասին: Վ. Լանգլուան 

կարևոր փաստաթղթեր է հայտնաբերել Կիլիկիայի հայ 

թագավորների դիվանագիտության վերաբերյալ՝ շրջելով 

եւրոպական հարուստ գրադարաններն ու դիվանները՝ 

Թուրին, Ճենովա, Վենետիկ, Ֆլորենցիա, Պիզա, Փարիզ, 

Բեռլին, Բարսելոնա և այլուր: Քննախույզ ձևով ներկայաց-

րել է ոչ միայն Կիլիկիայի հայ թագավորների հրովարտակ-

ները, այլև նշանավոր վանքերի ու եկեղեցիների արձա-

նագրությունները: 

Վիկտոր Լանգլուան հայ դրամագիտության երախտա-

վորներից է և այդ ճյուղի հիմնադիրը ֆրանսիական դրա-

մագիտության մեջ: Նա շարունակական կապի մեջ էր իր 

ժամանակի տարբեր երկրներում գործող նշանավոր հայա-

գետների հետ, նրա գրքերն ու հոդվածները լույս էին տես-

նում ոչ միայն Փարիզում, այլև Պետերբուրգում, Վենետի-

կում և այլուր: Նա մի շարք երկրների գիտությունների ա-

կադեմիաների անդամ էր, պատվավոր շքանշանների աս-

պետ: Հայագետը շարունակ շեշտում էր միջնադարյան հայ 

                                                           

1 V. Langlois, Trésor des chartes d’Arménie ou cartulaire de chancellerie 

royal des Aoupéniens, Venis, 1863. 



116 

 

գրականության համամարդկային արժեքը, Հայաստանը 

համարում էր մարդկության հնագույն քաղաքակրթության 

օրրաններից մեկը, որն իր ներդրումն ունի համընդհանուր 

մշակույթի ու գրականության մեջ: 

Հայագետը հիանալի նկարագրել է Կիլիկիայի Սիս 

մայրաքաղաքի հնագիտական արժեք ունեցող հուշար-

ձանները՝ արքայական պալատը, եկեղեցիները, պաշտպա-

նական պարիսպները, արձանագրությունները: Նրա բոլոր 

հետազոտությունների մեջ խոր ցավ կա մահմեդականնե-

րի՝ հատկապես թուրքերի կողմից հայ մշակույթը, գրակա-

նությունը ոչնչացնելու փաստերի առիթով: 

Վ. Լանգլուան հատուկ ուսումնասիրություն է նվիրել 

Մովսես Խորենացուն: Նա համոզված է, որ Խորենացին 5-

րդ դարի պատմիչ է, նրա «Հայոց պատմության» արտասո-

վոր լինելու մեջ տեսնում է ինքնատիպ վավերականութ-

յուն և համոզված է, թե հետագա հայագետները նրան կկո-

չեն Մեծ պատմիչ1։ Կարևոր ծառայություն է մատուցել Վ. 

Լանգլուան հայ գրականությանը՝ հայերեն թարգմանելով 

11-րդ դարի ակնառու պետական գործիչ Գրիգոր Մա-

գիստրոսի 83 թղթերի համառոտ բնագրերը՝ կցելով համա-

պատասխան գիտական հետազոտություն2։  

Անշուշտ, Վ. Լանգլուայի հետազոտություններում կան 

վրիպակներ, սխալ եզրակացություններ, սակայն դրանք 

բնավ չեն ստվերում կատարածի վիթխարի նշանակությու-

նը. նա հայ ժողովրդի ճշմարիտ բարեկամներից էր: 

Հատկապես պետք է շեշտել նրա ջանքերը հայ դիվա-

նագիտության 200-ամյա ընթացքը (ԺԳ-ԺԴ դդ.) ուրվագ-

                                                           

1 Ա.Դոլուխանյան, Վիկտոր Լանգլուան հայագետ, Երևան, 2003, էջ 114: 
2 V. Langlois, Memoire sur la vie et les écrits du prince Grégorie Magistros, 

duc de la Mésopotamie, auteur Arménien du XIe siecle, Paris, 1869. 



117 

 

ծելու և փաստավորելու գործում, որ հիմք պետք է հանդի-

սանան մեր օրերում այդ բնագավառում մի առանձին ու-

սումնասիրության ստեղծման համար: 

Ճանապարհորդություն դեպի Սիս 

Վիկտոր Լանգլուան Ֆրանսիայի Նապոլեոն Երրորդ 

կայսեր հանձնարարությամբ և նյութական աջակցությամբ 

1852-1853 թվականներին այցելում է Կիլիկիա, Փոքր Հա-

յաստան՝ հնագիտական հետազոտություններ կատարելու: 

Նա ընդամենը քսաներեք տարեկան էր, սակայն ուներ իր 

գործի կարևորության գիտակցումը և անսահման նվիրվա-

ծությունը՝ իրեն վստահվածը հնարավորին չափ անթերի 

կատարելու: Այդ հետազոտման արդյունքներին նա անդ-

րադարձավ իր կարճատև, սակայն գիտական առումով բե-

ղուն ու օրինակելի կյանքի տարբեր տարիներին1։ 

Գրական, ազգագրական, հնագիտական, բանասիրա-

կան, պատմական առումով մեծարժեք է Վիկտոր Լանգլո-

ւայի «Ճանապարհորդություն դեպի Սիս» աշխատությունը: 

1852 թվականի նոյեմբերի 20-ին Վիկտոր Լանգլուան 

թողել է Ադանան և մեկնել Կիլիկիայի հյուսիսը, որտեղ 

պետք է տեսներ միջնադարյան Հայաստանի բազմաթիվ 

հնագիտական հուշարձաններ: 

Սսի պատրիարքը կարգավորում է ուղեկցող խմբի 

խնդիրները և Վիկտոր Լանգլուային ուղեկցում են արտա-

սահմանցի հյուրերի սենյակը, որը վանքի ամենագեղեցիկ 

և լավագույն կացարանն էր: Հայագետը պատի վրա տես-

նում է մեծաքանակ անուններ՝ թուրքերի, արաբների, հա-

յերի հիշատակարաններ տարբեր լեզուներով և դրանց մեջ 

նրան մի անուն, որը հայտնի է հնագետների և արևելա-

                                                           

1 V. Langlois, Rapport sur l’exploration archéologique de la Cilicie et la Petite-

Arménie, pendant les annés 1852-1853, Paris, 1854. 



118 

 

գետների շրջանում, հաճելի անակնկալ է պատճառում: 

Անունը գրված էր կավճով և մեծ տառերով. 

CH. TEXIER, VOYAGEUR FRANÇAIS, 

 20 JUIN 18361 

Շ. ԹԵՔՍԻԵ, ՖՐԱՆՍԻԱՑԻ ՃԱՆԱՊԱՐՀՈՐԴ,  

20 ՀՈՒՆԻՍԻ 1836 

Կրոնավորները Վ. Լանգլուային ասում են, որ իրենք 

տասնվեց տարի է, ինչ չեն տեսել եւրոպացիների, և վերջի-

նը Թեքսիեն էր, որ անցնում էր Սսով՝ Մարաշ և Տրապիզոն 

գնալու համար:  

Վիկտոր Լանգլուան մանրամասն նկարագրում է Ռու-

բինյանների գահակալության շրջանի հուշարձանները: 

Հայ թագավորների պալատը կոչվել է դարպաս: Հայագե-

տը Սիս հասնելուց չորս օր հետո ուղևորվում է դեպի թա-

գավորական պալատ՝ վանքի եպիսկոպոսներից մեկի՝ Կա-

րապետի հետ: Երկու ժամ չափազանց շոգին քայլելով՝ 

նրանք հասնում են ամրոցի դարպասներին: Ինչպես միջ-

նադարի բոլոր ամուր բերդերը՝ Սիս-ամրոցը նույնպես 

լքված է: Թուրք ցեղերը նրանում պահում են իրենց հոտե-

րը՝ գտնելով առատ խոտ: Դիպվածի բերումով այդ օրը 

ամրոցում արածում էր այծերի հոտ, և երիտասարդ հովի-

վը եկողներին այծի կաթ է հյուրասիրում: 

Սիս-բերդը ձվաձև է, ունի երեք դուռ: Ժայռը, որի վրա 

կանգնեցված է ամրոցը, ունի ոչ հավասար բարձրություն, 

որից էլ ամրոցի պատերը տարբեր չափերի են: Ամրոցը, 

բացի իր անհավասար բարձրության, բաժանված է երեք 

մասերի, և ամեն մասը նստած է առանձին ժայռի գագա-

թին: Հարավային կողմում, ուր գտնվում է դիտանոց-աշ-

                                                           

1 V. Langlois, Voyage à Sis, capitale de l’Arménie au moyen age, Paris, 1855, p. 

9. 



119 

 

տարակը, շատ ամուր է շինված և եղել է առաջին Ռուբին-

յան թագավորների նստավայրը: Լևոն Երկրորդը վերակա-

ռուցելով քաղաքը՝ մեծ նշանակություն է տվել արքայա-

կան պալատի ամրությանը: Կիլիկիայի մյուս քաղաքները՝ 

Տարսոնը, Ադանան, Կոռիկոսը, Մամեստիան, գտնվում են 

դաշտավայրում և մատչելի են բոլոր կողմերից թշնամու 

հարձակման համար և չեն ընձեռում հնարավորություն՝ 

դիմադրելու ահարկու թշնամիներին: Սիսն, ընդհակառա-

կը, իր դիրքով և ժայռերով շրջապատված գոտիով, մահ-

մեդական ելուզակների համար ծառայում է որպես դժվա-

րին արգելք՝ նրանց մոտենալու քաղաքին, և հայերը կա-

րող էին հեշտությամբ իրականացնել իրենց պաշտպա-

նությունը: 

Լևոն Երկրորդը ամրոցը կառուցում է ժայռի գագաթին 

(որն իշխում է քաղաքի վրա) և նախագծում է նոր քաղա-

քը Ք. ծ. հետո 1186-ին: Կիլիկյան Առաջին հայ թագավորը 

չի ավարտում իր նախագծերն իրականացնելը, այդ գործը 

շարունակում է հաջորդներից մեկը՝ նրա Զաբել դստեր ա-

մուսինը՝ Հեթում Առաջինը, որը գահ է բարձրանում Լևոնի 

մահից հետո: Հեթումն ավարտում է Լևոնի սկսած գործերը: 

Դա շատ լավ երևում է մի արձանագրությունից, որը ցա-

վոք վնասված է. այն փորագրված է աշտարակի դահլիճի 

ներսում: 

Այս թերի արձանագրությունն ասում է, թե Հեթումը ա-

վարտել է դիտակետ-աշտարակի կառուցումը, և այն դար-

ձել է նստավայր հայ թագավորների համար: Աշտարակի 

հյուսիսային կողմում կա աստիճան, որը տանում է դեպի 

ամբար, ուր հավաքվում է անձրևաջուրը: Շարունակելով 

շրջագայությունը ամրոցում՝ Վ. Լանգլուան տեսնում է նոր 

ամրություններ՝ կառուցված երկրորդ ժայռագագաթին: 



120 

 

Վ. Լանգլուայի կարծիքով Կիլիկիայի հայկական եկեղե-

ցիներն ու մատուռները նման են նույն վայրերում եղած հու-

նականին: Հայկական եկեղեցիներն արտաքինից ունեն 

պարզ զարդարանք, իսկ ներսի մասում ունեն սյուներ և որմ-

նանկարներ, որոնք ներկայացնում են Հայ Եկեղեցու սրբե-

րին․ մատուռներն առավել պարզ են: Եկեղեցու ճակատային 

մասը մի շքամուտք է, և կան երեք դռներ, որոնք ներս են 

տանում: 

Սիս-ամրոցի երկրորդ գագաթի ամրություններն առա-

վել տուժել են թուրք-սելջուկների և Եգիպտոսի մամլուկների 

հարձակումներից: Երրորդ և չորրորդ գագաթների արան-

քում կա հրաշալի ջրի մի ամբար, որն ըստ ավանդության 

օգնել է հայերին բուժելու զանազան հիվանդություններ: 

Երկրորդ և երրորդ գագաթների միջև կա մի քարանձավ, ո-

րը տեղացիներն անվանում են Գերշինլիկ (Աղավնատուն), 

սակայն այնտեղ չկա ոչ մի աղավնի: Ամրոցի երեք տարբեր 

հարկաբաժիններում երևում են այլ շինությունների հետքեր՝ 

խանութներ, բանտեր, զորանոցներ և այլն: 

Վիկտոր Լանգլուան առանձնակի պատկերում է թագա-

վորների պալատը: Պալատում եղել է Սուրբ Սոֆիա եկեղե-

ցին, որի համար Հեթում թագավորը կառուցել է մի շատ 

բարձր զանգակատուն: Լևոն Երկրորդի ժամանակ պալատն 

ունեցել է մի չքնաղ պարտեզ, որի հոյակապությունը, ըստ 

ականատեսների, դժվար է գրչով նկարագրել: 

Եթե Սսում մնացել են քիչ թվով կանգուն հուշարձաններ, 

դրա պատճառը մահմեդականների հաճախակի հարձակում-

ներն են: Ըստ հնագույն ճանապարհորդների հուշերի՝ Սիս 

քաղաքը եղել է գեղեցիկ և ունեցել է ընտիր կոթողներ՝ ար-

դեն Լևոն Երկրորդի ժամանակ: Սսի հուշարձանները քանդ-

ված են, եկեղեցիները ավերված, լքված, և քաղաքի կարևո-

րությունը վերացած է: Հայաստանի երբեմնի շեն ու գեղե-



121 

 

ցիկ մայրաքաղաքը թուրքական ցեղերը վերածել են մի ա-

վանի: 

Ուսումնասիրության երկրորդ գլուխը կոչվում է 

“Monuménts Aeméniens de l’époque musulmane” («-

Մահմեդականների շրջանի հայկական հուշարձանները»): 

Եգիպտոսի մահմեդականների հարձակումների հաճախա-

նալու հետևանքով Հայաստանի կաթողիկոսական աթոռը Հ-

ռոմկլայից տեղափոխվում է Սիս՝ թագավորական պալատին 

մոտ: Կաթողիկոսը նստում է դարպասում: Առաջին կաթողի-

կոսն ունեցել է մի համեստ նստավայր, որը հետագայում ա-

ռավել բարգավաճել է: Դեռևս պահպանվում է հնագույն կա-

թողիկոսարանը, որը կառուցել է Ղուկաս կաթողիկոսը իր և 

հոգևորականների համար: 1734-ին Ղուկաս կաթողիկոսը 

կառուցում է մի վանք ու մի եկեղեցի՝ ընծայված Սուրբ Գրի-

գոր Լուսավորչին: Եկեղեցին, որը հիանալի է կառուցված, 

դարձել է դպրոց, ուր հայ երեխաները սովորում են իրենց 

լեզվից տարրական գիտելիքներ և ծանոթանում են կրոնին: 

Հետագայում կառուցվել է կաթողիկոսական նստատեղը՝ 

փորագրված փայտից և ոսկետառ մակագրությամբ: Աջ խո-

րանի առաջ պահպանվում է Ղուկասի գերեզմանը, որը Ս-

սում կառավարել է 1734-1737 թվականներին: 

Վիկտոր Լանգլուան նկարագրում է նոր վանքը, որը կոչ-

վում է Կիրակոսի վանք: Այս վանքերում նրա այցելության 

ժամանակ նստում էր կաթողիկոսը. վանքը կառուցվել էր 

Ռուբինյանների արքայական հին պալատի նյութերով: Այն 

զբաղեցնում էր մեծ տարածք և շրջապատված էր ուժեղ 

պարսպով, որի ներսում անկանոն ձևով կային մի քանի շի-

նություններ: Այնտեղ հասնում էին աստիճաններով և յուրա-

քանչյուր ամֆիթատրոնային մասում կար մի կառույց: Փայ-

տաշեն ու բարձր մի հովանոց, որն իշխում էր քաղաքի վրա, 

կաթողիկոսի բնակարանն էր: Կար նաև մեկ ուրիշ ավելի 



122 

 

բարձր հովանոց, որը հոգևորականների ժողովատեղին էր: 

Այդտեղ էլ կաթողիկոսն ընդունում էր օտարերկրացիներին: 

Վանքի ամենապատշաճ շինությունը եկեղեցին էր, որը պահ-

պանվում էր հատուկ հոգածությամբ: Միաբանների երգելու 

տեղը հին էր, իսկ շինության մյուս մասերը ժամանակակից 

կառույցներ էին: Վանքն ավարտվել էր Կիրակոս կաթողիկո-

սի ջանքերով՝ 1810-ին: Եկեղեցին ուներ երեք բաժին, դրան-

ցից մեկը նվիրված էր Գրիգոր Լուսավորչին, մեկ ուրիշը՝ 

Սուրբ Էջմիածնին: Ջրի խողովակի բերանները առյուծաձև 

էին՝ տեղադրված շինության անկյուններում և եկեղեցու 

գմբեթին, հիշեցնում էին Ռուբինյանների արքայական 

խորհրդանիշը: Առջևում մի մենաստան էր, որով անցնում 

էին վանք մտնելու համար: Գլխավոր դռան վրա կար չափա-

ծո արձանագրություն: 

Երգչախմբի կանգնելու տեղում կաթողիկոսի նստելա-

տեղն էր՝ սպիտակ մարմարից, պատրաստված հենց Սսում, 

Կոստանդնուպոլսից եկած վարպետների ձեռքով: Թուրք 

գլխավորների ընչասիրությունը չշարժելու համար խորանը 

զարդարված էր խիստ անշուք: Նույն ձևով խնամքով թաքն-

ված էին եկեղեցու գանձերը, որոնք փակված էին մի փոք-

րիկ մատուռում, որը կոչվում էր Գրիգոր Լուսավորչի անու-

նով: Այդ մատուռում հոգևորականները պահում էին զանա-

զան մասունքներ, որոնք շատ էին և նրանց համար ունեին 

մեծ արժեք: Դրանք վերաբերվում էին Գրիգոր Լուսավորչին, 

Սուրբ Նիկողայոսին և այլ սրբերի ու ճգնավորների: Գրիգոր 

Լուսավորչի աջ ձեռքը ամենաթանկ ու կարևոր մասունքն էր, 

որ պահպանվում էր վանքում: Այն դրված էր արծաթե դրվա-

գազարդ ձեռքի մեջ, որը հիշեցնում էր բյուզանդական ոճ, 

վրան ուներ մի զմրուխտե քար, և երևում էին ոսկեզօծ լինե-

լու հետքերը: Սուրբ Նիկողայոսի՝ Զմուռնիայի հույն պատ-

րիարքի աջը նույնպես դրված էր արծաթե ձեռքի մեջ, բայց 



123 

 

առավել պարզ զարդաքանդակներով: Երեսուներեքերորդ 

պապ Սիլվեստրի ձեռքը պահպանվում էր նույն ձևով, ինչ-

պես նախորդների, իսկ ճգնավոր Բարսամի ձեռքը դրված էր 

ձվաձև արծաթյա տուփի մեջ: Այդ մասունքները մնացել էին 

Սսի պատրիարքարանում և անգամ Հայոց Եկեղեցու բաժա-

նումից հետո, երբ կաթողիկոսական աթոռը 1441-ին տեղա-

փոխվեց Մեծ Հայք՝ Էջմիածին, նրանք շարունակում էին 

մնալ տեղում: 

Էջմիածնի կաթողիկոսը հավակնում էր Գրիգոր Լուսա-

վորչի աջի տերը լինելու և ցույց էր տալիս մի մասունք, որը 

պահվում էր Հռոմկլայում՝ Կիլիկյան կաթողիկոսների հին 

նստավայրում, մինչև նստավայրը Սիս փոխադրվելը: Ըստ Վ. 

Լանգլուայի՝ հայագետ Մ. Բրոսսեն Էջմիածին այցելած ժա-

մանակ տեսել է այդ բազուկը, որը դրված էր ոսկեզօծ ար-

ծաթե ձեռքի մեջ, սակայն այն չի համարվում վավերական: 

Սսի գանձերի մեջ էր նաև Հակոբ կաթողիկոսի եմիփորոնը՝ 

պատրաստված Հալեպում: Այս եմիփորոնը մետաքսից էր, 

ասեղնագործված Հիսուս Քրիստոսի և բազմաթիվ սրբերի 

պատկերներով: Ըստ ավանդության՝ այդ եմիփորոնը կապ-

ված է ավելի վաղ գործած նշանավոր հոգևորականների 

հետ: 

Եկեղեցու գանձերի մեջ էին նաև երկու Ավետարաննե-

րը, որոնցից մեկը գրվել էր Լևոն Հինգերորդի ժամանակ 

Սորովանքում՝ 1332 թվականին: Երկրորդը, որը նույնպես 

մագաղաթից էր, գրվել է Կոստանդին Չորրորդ Լուսինյանի 

ժամանակ՝ 1344-ին: Այս վերջին Ավետարանը, ըստ հոգևո-

րականների ասածի, հրաշագործ է, կարծում են, թե այն 

գրվել է Լևոն Երկրորդի ձեռքով: Եւ վերջապես ամենամեծ 

գանձը արծաթյա և ոսկեզօծ մյուռոնի ամանն է՝ պահված 

խորանում, որը հատուկ նվեր է վանքին՝ Կոստանդնուպոլ-

սի Դուզ-օղլի ընտանիքից: 



124 

 

Վ. Լանգլուան ներկայացնում է վանքի արխիվը: Կաթո-

ղիկոսը գերագույն իշխանությունն է, ոչինչ վանքում չի կա-

րող կատարվել առանց նրա գիտության: Սակայն վանքի 

արխիվը գրեթե չի պահպանվել, պատմական փաստաթղթե-

րը կորսված են, որոնք կարող էին հիանալի կերով ներկա-

յացնել անցյալի դեպքերը: Կային ավելի ուշ ժամանակի նա-

մակները՝ ուղղված Ադանայի, Այնթապի, Հալեպի, Մարաշի և 

այլ վայրերի եպիսկոպոսներին, որոնք խառնիխուռն էին և 

չէին դասակարգված: Մի հոգևորական, որը գրագրի դեր էր 

կատարում, դրանք հավաքում էր մի տեղում: Արխիվի նյու-

թերը Վ. Լանգլուան դասակարգում է հետևյալ կերպ՝ 

1) Պատրիարքին ուղղված նամակներ, որպես պատաս-

խան վերջինիս նյութական օգնության խնդրանքի իր հավա-

տացյալներից՝ Կուսան-Դաղի բեկերի ընչասիրությունը բա-

վարարելու համար: 

2) Տետրեր, որոնք պարունակում էին այն մարդկանց ա-

նուններն ու տրված գումարների չափերը, որոնք օգնել էին 

վանքի կարիքները հոգալու: 

3) Նամակներ, որոնք շոշափում էին անկարևոր հարցեր: 

Սսի այս նոր արխիվը կարևոր էր հայոց լեզուն ուսում-

նասիրելու առումով: Վ. Լանգլուան ասում է, թե այդ նամակ-

ներով կարելի է ուսումնասիրել Կիլիկիայի այդ շրջանի հա-

յերենը, որը բավականին տարբեր է Մեծ Հայքի, Պարսկահա-

յաստանի, Կոստանդնուպոլսի և Զմուռնիայի հայերենից: 

Այդ լեզուն հատկապես հետաքրքրել է հայագետ Էդուարդ Դ-

յուլորիեին: 

Գրական, բանասիրական, մատենագիտական առումով 

արժեքավոր է Վ. Լանգլուայի ուսումնասիրության այն հատ-

վածը, որը ներկայացնում է Սսի գրադարանը: Նա կազմել է 

Սսի գրադարանում պահվող ձեռագրերի ցուցակը: Սսի գրա-

դարանում կային և՛ տպագիր, և՛ ձեռագիր մատյաններ: Կա-



125 

 

թողիկոսը երկար ժամանակ երկմտել է ցույց տալ հայագե-

տին այդ գրադարանը, այն պատճառաբանությամբ, թե չի 

կարելի դուռը բացել տարին մեկ անգամից ավելի: Գրադա-

րանի սենյակը փոքր էր, և լուսավորվում էր միայն մի պա-

տուհանից, գրադարանն ուներ հարյուր քառասունհինգ ձե-

ռագիր և միայն երկու հարյուր հիսուն հատոր տպագիր 

գրքեր: Տպագիր գրքերը ծիսական-կրոնական էին և առան-

ձին կարևորություն չունեին: Ձեռագրերի մեծ մասը 16-րդ 

դարից հետո էր ստեղծվել և պատմական արժեք չէր ներկա-

յացնում: Հին ձեռագրերը տեղափոխվել էին Կ. Պոլիս և Էջ-

միածին, որոշ արժեք ունեցող ձեռագրեր էլ վաճառվել էին 

օտարերկրացի ճանապարհորդներին: Վիկտոր Լանգլուան 

նշում է ձեռագրի համարը, բովանդակությունը, դարը և ինչի 

վրա գրված լինելը: Բնականաբար մեծ թիվ են կազմում Ավե-

տարանները, Աստվածաշունչ մատյանները, մի քանի տասն-

յակ Մաշտոցներն ու Քարոզգրքերը: Շատ են Ավետարանի, 

քերականության, «Երգ- երգոցի» մեկնությունները, կան 

Ներսես Շնորհալու չափածո գործերը, Մովսես Խորենացու «-

Հայոց պատմության» մի օրինակը, Գրիգոր Տաթևացու, Հով-

հան Որոտնեցու, Դավիթ Անհաղթի երկերից, Արիստոտելի 

փիլիսոփայության մեկնությունները, Թովմա Աքվինացու 

քարոզները, Վարդան Մեծի գործերը, Սուրբ Հովնանի Հայտ-

նությունը, Եւագրոսի Սուրբ հայրերի պատմությունը, Սոկ-

րատեսի գործերից, Ներսես Լամբրոնացու Պատարագի մեկ-

նությունը, Պողոս առաքյալի թղթերը, Ալեքսանդր Մակեդո-

նացու վարքը, Կանոնգիրքը, փիլիսոփայության մեկնութ-

յունն ըստ Առաքել Սյունեցու, Գրիգոր Նյուսացու գործերից, 

տարբեր պատմիչներից հատվածներ, Հայ կաթողիկոսների 

ցուցակը՝ Գրիգոր Լուսավորչից մինչև Ներսես Շնորհալի, և 

այլն, և այլն: 



126 

 

Գրքի վերջին՝ երրորդ գլխում, ներկայացված են Սսի 

պատրիարքարանի իրավական հնարավորությունները: Կի-

լիկիայի բոլոր եկեղեցիները ենթակա էին Սսի կաթողիկոսին, 

վերջինս ենթակա էր թուրքական կառավարիչներին: Սսի 

կաթողիկոսի իրավունքները տարածվում էին Ադանայի, 

Մարաշի, Հալեպի և Կիպրոսի փաշայությունների վրա, որ-

տեղ կայր հիսուներեք եկեղեցի և չորս վանք: Վ. Լանգլուան 

աղյուսակի ձևով գրքի 46-րդ էջում ներկայացնում է փաշա-

յությունները, նրանցում եղած հայկական գյուղերը, ամեն 

գյուղի բնակիչների թիվը, եկեղեցիների և վանքերի ցուցակը: 

Եկեղեցիները պահվում էին հավատացյալների նվիրատ-

վությամբ, հաճախ հարուստ ընտանիքները մուծում էին խո-

շոր գումարներ, այն դեպքում, երբ աղքատները մի մանրադ-

րամ (փարա) էլ չէին տալիս: Սսի հոգևոր թեմը բաղկացած 

էր կաթողիկոսից, երկու արքեպիսկոպոսից, մի եպիսկոպո-

սից, տասներկու կրոնավորներից, որոնցից տասը կցված 

էին Զեյթուն և Հաճն քաղաքներին և սպասավորում էին այն-

տեղ: Կաթողիկոսի հագուստը սովորաբար երկար զգեստն 

էր և լայն կապույտ գլխանոցը: Կրոնական արարողություն-

ների ժամանակ նա բռնում էր արծաթե երկար գավազան, 

նրա խույրը արծաթե էր և հիշեցնում էր արքայական թագ: 

Հոգևորականները նույնպես սևազգեստ էին, իրենց գլխին 

ունեին սրածայր թասակներ, որոնց վրա գցված էին սև քո-

ղեր, որը փողփողում էին գլխիավերևում: Վիկտոր Լանգլո-

ւայի այցելության ժամանակ Սսի կաթողիկոսը եղել է Միքա-

յել Երկրորդը, ծնվել էր Սիս քաղաքում և 1832-ին փոխարի-

նել էր Եփրեմ Երկրորդին: Ասում են, թե նա արմատներով 

ծագում է Գրիգոր Լուսավորչի տոհմից: Հոգևորականներն ա-

մեն ինչ անում էին, որ գոհացնեն թուրք կառավարիչներին՝ 

իրենց հոգևոր գործերն առաջ տանելու համար: 



127 

 

Հայագետը Կիլիկիայում կատարած ուղևորությունների 

ժամանակ գտել է բազմաթիվ դրամներ, դրանց մասին գրել 

է հատուկ ուսումնասիրություն՝ “Numiwmatique de 

l’Arménie au moyen âge”, որը լույս տեսավ Փարիզում՝ 

1855-ին1: 

Վիկտոր Լանգլուայի կարծիքով, նրանք, ովքեր կատա-

րել են նման ճամփորդություններ, կհասկանան, որ քիչ ու-

սումնասիրված և հեռավոր երկրների մասին գրելիս հնագե-

տը իր կողմից առանձնացնում է այն, ինչ գտնում է կարևոր: 

Վերջում հայագետը իր ջերմ ցանկությունն է հայտնում, 

որ ուրիշ ճանապարհորդներ ու գիտնականներ շարունակեն 

իր գործը, որին ինքը նվիրել է մի ողջ տարի, և երջանիկ 

կլինի, եթե այս գիրքը, որին նա նվիրել է իր ջանքերը, ար-

գասավոր և ներշնչող լինի ընթերցողների համար: 

 

  

                                                           

1 M.Langlois, Numismatique de l’Arménie au moyen âge, Paris, 1855. Այս 

գիրքը և Մարի Բրոսսեի հայ դրամներին նվիրված գրքերն ապացուցում են հայ 

պետականության միջազգային արժեքը: Բրոսսեն ապացուցում է, որ Աղվանքի 

թագավորները եղել են հայ Բագրատունիները: Նա ներկայացրել է Աղվանքի 

արքա Կորիկի պղնձե դրամի նկարը, որի երկու կողմերում էլ հայերեն բառերով 

գրված է Յիսուս Քրիստոս, մյուս կողմում՝ «Տէր ՈԳՆԷ ԿՈՐԻԿԻ...»: Նա ասում է, 

որ այս թագավորը հայ Բագրատունիներից և մահացել է 989-ին: Նրա մահից 

հետո որդին՝ Դավիթը, ընդլայնել է Աղվանքի սահմանները՝ տարածքներ 

գրավելով Վրաստանից, վերցրել է նաև Գանձակը: Տե՛ս M.Brosset, 

Monographie des monnaie arméniennes, S. Peterbourg, 1899,                          

pp. 29-30: 



128 

 

ИЗВЕСТНЫЙ ФРАНЦУЗСКИЙ АРМЕНОВЕД ВИКТОР 

ЛАНГЛУА О КАТОЛИКОСАТЕ СИСА 

 

Аэлита Долуханян 

РЕЗЮМЕ 

Научное путешествие Виктора Ланглуа проходило в 

1852-1853 годах. Он перенес в Париж большое количество 

археологических материалов, связанных с культурой Ки-

ликийской Армении, и они были выставлены в музее 

Лувра.  

В книгах Ланглуа о Киликии показано, как турки 

уничтожали ценные памятники армянской культуры, 

которые красноречиво свидетельствовали о цивилизо-

ванности их владельцев-армян. Арменовед считает Мов-

сеса Хоренаци историком Золотого века и с большой лю-

бовью сам перевел «Историю Арменин» Отца армянской 

историографии. 

Исключительную ценность представляют факты, при-

водимые арменоведом о Католикосате Сиса, его хра-

никище рукописей, о тяжелом правовом и материальном 

положении армянского духовенства, что являлось след-

ствием турецкого ига. Факты, изложенные Ланглуа, ни-

где больше не встречаются, они важны как свидетель-

ства знающего очевидца и уникальны. 

 

FAMOUS FRENCH ARMENOLOGIST VICTOR 

LANGLOIS ABOUT THE CATHOLICOSATE OF SIS 
 

Aelita Dolukhanyan 
 

SUMMARY 

The scientific journey of Victor Langlois took place in 

1852-1853. He brought to Paris a large amount of 

archaeological materials related to the culture of Cilician 

Armenia, and they were exhibited in the Louvre Museum. 



129 

 

Langlois' books about Cilicia show how the Turks 

destroyed valuable monuments of Armenian culture, which 

eloquently testified to the civilization of their Armenian 

owners. The armenologist considers Movses Khorenatsi a 

historian of the Golden Age and with great love he himself 

translated the History of Armenia by the Father of Armenian 

historiography. 

Of exceptional value are the facts cited by the 

armenologist about the Catholicosate of Sis, its repository of 

manuscripts, about the difficult legal and financial situation 

of the Armenian clergy, which was a consequence of the 

Turkish yoke. The facts presented by Langlois are found 

nowhere else, they are important as evidence of a 

knowledgeable eyewitness and are unique. 
 

Աելիտա Դոլուխանյան, բանասիրական գիտությունների 

դոկտոր, պրոֆեսոր, ՀՀ ԳԱԱ թղթակից անդամ: Խ. Աբովյանի 

անվան ՀՊՄՀ հայ հին և միջնադարյան գրականության և նրա 

դասավանդման մեթոդիկայի ամբիոնի վարիչ: Գիտական հե-

տաքրքրությունները՝ հին և միջնադարյան հայ գրականություն, 

բանահյուսություն, ժամանակակից հայ գրականություն, գրա-

կանության դասավանդման մեթոդիկա, գրաքննադատություն, 

հայագիտություն, գրական կապեր: Հեղինակ է 33 գրքի և շուրջ 

675 հոդվածի․  

 aelita.dolukhanyan@gmail.com 

 

Аэлита Долуханян, Член корреспондент НАН РА, 

доктор фолологических наук, профессор. Заведующий 

кафедрой древнеармянской и средневековой армянской 

литературы и методики ее преподавания АГПУ им. 

Х.Абовяна. Научные интересы: древнеармянская и сред-

невековая армянская литература, устное народное 

творчество, современная армянская литература, мето-

mailto:aelita.dolukhanyan@gmail.com


130 

 

дика преподавания литературы, литературная критика, 

арме-новедение, литературные связи.  

aelita.dolukhanyan@gmail.com 

 

Aelita Dolukhanyan, Doctor of Sciences in Philology, 

Professor, Correspondent Member of the NAS RA. Chair of 

the Department of Ancient and Medieval Armenian 

Literature and its Teaching Methodology at the ASPU after 

Kh. Abovyan. Scientific interests: Ancient and Medieval 

Armenian Literature, folklore, contemporary Armenian 

Literature, methodology of teaching literature, literary 

criticism, Armenology, literary connections, Author of 33 

books and over 675 articles.  

 aelita.dolukhanyan@gmail.com 

 

  

mailto:aelita.dolukhanyan@gmail.com
mailto:aelita.dolukhanyan@gmail.com


131 

 

Արմինե Եփրկյան 

Խաչիկ Խամիսյան 

ԲԱԶՄԱՏԵՍԱՆԿՅՈՒՆ ՄՏԱԾՈՂՈՒԹՅՈՒՆԸ ԵՎ «ԿԻԼԻԿԻՈ 

ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅՈՒՆԸ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ 

ՔԱՌՈՒՂԻՆԵՐՈՒՄ. ՍՍԻՑ ՄԻՆՉԵՎ ԱՆԹԻԼԻԱՍ» ԹԵՄԱՅԻ 

ԴԱՍԱՎԱՆԴՈՒՄԸ 

Հիմնաբառեր՝ բազմատեսանկյուն մտածողություն, տեխնոոգիա, 

հնար, մեթոդ, դասավանդում, Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսություն: 

 

Ключевые слова: мултиперспективное мышление, 

технология, методика, метод, учение, Армянский католицизм 

Киликии.  

 

Key words: multi-perspective thinking, technology, 

technique, method,teaching, Armenian Catholicism of Cilicia. 

 

Այսօր ՀՀ կրթական համակարգի պահպանումը, նրա 

հետագա զարգացումը, մրցունակության ապահովումը մի-

ջազգային ասպարեզում համարվում են ազգային անվ-

տանգության կարևորության խնդիր: Այն ոչ ավել, ոչ պա-

կաս պետականության կայացման երաշխիք է։ Տրամաբա-

նական է, որ մասնավորապես պատմության դասավան-

դումը կրթական բոլոր աստիճաններում այդ երաշխիքնե-

րից մեկն է, եթե ոչ հիմնականը: Ուստի, պատմության դա-

սագործընթացի տեխնոլոգիականացման պայմաններում 

իրացվող բարեփոխումները պահանջում են վերանայել ոչ 

միայն դասագործընթացի կառուցվածքը, գործառության 

կազմակերպման հիմքը, այլև ամենակարևորը՝ կրթության 

բովանդակությունը: 



132 

 

Պատմության դասավանդման մեթոդիկայի տեխնոլո-

գիականացման արդյունքում առաջացած հիմնախնդիրնե-

րից են նաև սովորողների բազմատեսանկյուն մտածողութ-

յան ձևավորումն ու այդ գործընթացի արդյունավետութ-

յունն ապահովող արդի մեթոդների և տեխնոլոգիաների 

ընտրությունը: Մինչև 1990-ական թվականները «բազմատե-

սանկյուն մտածողություն» եզրույթը հազվադեպ էր օգտա-

գործվում պատմության դասավանդման բնագավառում, 

թեև այն առաջարկվում և աշխույժ կերպով քննարկվում էր 

որոշ գերմանացի պատմաբանների, այդ թվում՝ ֆոն Բորրիե-

սի կողմից դեռևս 1970-ական թթ. 1:  

Ամեն դեպքում «բազմատեսանկյուն մտածողություն» 

հասկացության հիմքում ընկած են երեք, միմյանց հետ փոխ-

կապակցված բավական հին գաղափարներ: Առաջինը «նոր 

պատմության» գաղափարն էր, որը 1970-ական թթ. առաջա-

ցել է Արևմտյան Եվրոպայում, հետագայում` 1980-ական թթ., 

ներթափանցել է Հյուսիսային Եվրոպա՝ իր ազդեցությունը 

տարածելով նաև պատմության դասավանդման ոլորտի 

վրա: «Նոր պատմության» գաղափարն արտացոլում է նախ 

և առաջ դասավանդման ավանդական մեթոդների և տեխնո-

լոգիաների անբավարար լինելը՝ մատնանշելով դրանց 

հետևյալ բաղադրիչները. 

 պատմական պատրաստի գիտելիքների փոխանցու-

մը, 

                                                           

1Bodo von Borries, (2001) “Multiperspectivity” – Utopian Pretensions or 

Feasible Fundament of Historical Learning in Europe?, in Joke van der 

Leeuw-Roord (ed.), History for Today and Tomorrow: What does Europe 

mean for School History? Hamburg, Körber Stiftung. 

 



133 

 

  պատմության առարկայական ծրագրի բովանդա-

կության մեջ քաղաքական և 

սահմանադրական ուղղվածության գերակայությունը, 

 պատմական իրադարձություններին և անձերին չա-

փազանցված դերեր վերագրելու միտվածությունը, 

 ծրագրի կառուցումն ազգային պատմության բո-

վանդակությամբ հարուստ, ժամանակագրական 

բնույթ կրող շարադրման շուրջ, 

 ազգային պատմաշարին (նարատիվ) առանցքային 

և բացարձակ նշանակություն տալը: 

Երկրորդ գաղափարը, որը նպաստել է բազմատեսանկ-

յուն մտածողության հանդեպ հետաքրքրության առաջաց-

մանը, այն է, որ անցյալում պատմությունը հաճախ դասա-

վանդվել է մեկ մշակույթի վրա հիմնվող, էթնոկենտրոն, ա-

ռավելապես բացառող և ոչ ընդգրկող տեսակետից: Այդպի-

սի դասավանդումը հիմնված է եղել այն մոտեցման վրա, որ 

ազգային պատմությունը համընկնում է ամենամեծ ազգա-

յին խմբի կամ տիրապետող լեզվա-մշակութային համայնքի 

պատմության հետ: Նույն միտումը նկատելի էր նաև ակադե-

միական պատմագրության բնագավառում: Վերջին տարի-

ներին, պատմագրության դասավանդման գործընթացում 

մասնավորապես հասարակական, մարդաբանական, մշա-

կութաբանական ուսումնասիրությունների ոլորտներում 

կարևորվում է հասարակական խմբերի պատմությունը, ո-

րոնք մինչև այժմ հիմնականում անտեսվել են։ Այդպիսիք են 

կանայք, չքավորները, էթնիկ փոքրամասնությունները, երե-

խաները, ընտանիքները և փախստականները:  

 Քննարկվող գաղափարներից երրորդը կապված էր 

այն գիտակցման հետ, որ պատմության դասավանդման 

գործընթացում սովորողները պետք է նախապատրաստվեն 

ապրելու այնպիսի աշխարհում, որը բնութագրվում է էթնիկ, 



134 

 

մշակութային, լեզվական և կրոնական բազմազանությամբ: 

Մշակութային բազմազանության խորացման հետ կապված 

խնդիրների լուծման առումով մշակութային բազմազանութ-

յունը սկսեցին դիտարկել իբրև «բազմամշակութայնություն» 

(multiculturalism) և «միջմշակութային կրթություն», ինչի 

արդյունքում պատմական կրթության բովանդակություն նե-

րառվեցին բազմամշակութային ուղղվածություն ձևավորող 

թեմաներ, որոնք վերաիմաստավորում էին պատմական ո-

րոշ դրվագներ:  

Ինչպես նշում է պատմության դասավանդման միջոցով 

սովորողների բազմատեսանկյուն մտածողության ձևավոր-

ման և շարունակական զարգացման գաղափարի առաջա-

տար պաշտպաններից մեկը` պրոֆեսոր Գիտա Ստայներ--

Խամսին. «…հասարակական համերաշխությունը, խաղա-

ղությունը և ժողովրդավարությունը ենթադրում են անցյալի, 

ներկայի և ապագայի ընդհանուր տեսլական» 1 : Այս 

պնդման հետ դժվար է չհամաձայնվել, ավելին, այս պնդման 

հետ կհամաձայնվեր պատմություն դասավանդող մասնա-

գետների մեծ մասը, այդ թվում՝ նրանք, ովքեր գտնում են, 

որ պատմության դասավանդումն ունի կարևոր դեր ազգա-

յին ինքնության և ազգի հանդեպ հավատարմության հան-

րային զգացում ձևավորելու գործում: Այս առումով, լրացնե-

լով իր միտքը, պրոֆ. Ստայներ-Խամսին փաստել է նաև, որ 

այդպիսի ընդհանուր տեսլականը չի կարող պարտադրվել 

իշխանություն ունեցողների կողմից, որոնք ներկայացնում 

են հասարակության մեջ մեծամասնություն կազմող էթնիկ, 

                                                           

1 Газман О.С., Неклассическое воспитание от авторитарной педагогики 

к педагогике свободы, М., 2002, с. 308. 

 



135 

 

լեզվաբանական կամ կրոնական խումբը: Այն առաջանում է 

բազմամշակութային և բազմատեսանկյուն մտածողության 

շնորհիվ, բայց ոչ երբեք պարտադրանքով, և ներառում է բո-

լոր ազգերի և ժողովուրդների պատմության նույնիսկ մոռա-

ցության տրված մանրամասները: 

Այսօր բազմատեսանկյուն մտածողության ձևավորման 

տեխնոլոգիայի կիրառման պայմաններում ակնհայտ է դառ-

նում այն հանգամանքը, որ որքան ավելի շատ են պատմա-

կան շարադրանքի մեջ ընդգրկվող շերտերը և տեսակետնե-

րը, այնքան ավելի է բարդանում ընդհանուր պատկերը, և 

այնքան ավելի դժվար է լինում սովորողների համար դատո-

ղություններ և եզրակացություններ կատարելը, հատկա-

պես, երբ նրանք գործ ունեն տարբերվող և միմյանց հակա-

սող տեսակետների, մեկնաբանությունների և եզրակացութ-

յունների հետ: Խնդիրն էլ ավելի է դժվարանում, երբ նրանք 

փորձում են բացահայտել այն բազմաթիվ եղանակները, ո-

րոնց միջոցով տեսակետները փոխազդում են միմյանց հետ: 

Այս խոչընդոտները վերացնելու նպատակով դասավանդողը 

պետք է ավելի հստակ դարձնի այդ կապերը, պետք է սովո-

րողներին օգնի ձևավորել բազմակողմանի ժամանակային 

շրջանակներ և պատմաշարեր՝ ուսումնասիրելով մեդիա տե-

ղեկատվությունը, քարոզչությունը, օգտագործի տեսազննա-

կան տարբեր միջոցներ:  

Թե որքանով են լուծելի թվարկված բոլոր խնդիրնե-

րը, մասնավորապես պատմության դասագործընթացում 

սովորողների բազմատեսանկյուն մտածողության ձևավոր-

ման տեխնոլոգիայի կիրառման հետ կապված ուսումնա-

ռության հնարավոր դժվարությունները, կախված է դա-

սավանդողի մեթոդական և տեխնոլոգիական պատրաստ-

վածությունից, նրա ստեղծարար ներուժից և առաջադեմ 

հայացքներից:  



136 

 

Այս ամենի առկայությունը սովորողների բազմատե-

սանկյուն մտածողության արդյունավետ ձևավորման հա-

մար պարտադիր չէ, սակայն ցանկալի է նրանց՝ պատմա-

կան աղբյուրները վերլուծելու, վկայությունները մեկնաբա-

նելու, տեղեկությունները համադրելու և սեփական պատմա-

շարը մշակելու փորձը, քանի որ առավելագույնս կհեշտա-

նան տարբեր տեսակետների համադրումն ու համեմատութ-

կունը, եթե նրանք իրենց հանդիպած ցանկացած աղբյուրի` 

փաստաթղթերի, տեսանյութերի նկատմամբ կիրառեն վեր-

լուծական որոշակի համակարգ: Նմանօրինակ համակարգի 

կիրառումը մեր կողմից ներկայացվող՝ «Կիլիկիո Հայոց կա-

թողիկոսությունը պատմության քառուղիներում. Սսից մինչև 

Անթիլես» թեմայի (նշենք, որ թեման որպես այդպիսին նե-

րառված չէ «Հայոց պատմություն» առարկայի դպրոցական 

ծրագրում, սակայն մեր կողմից ստորև ներկայացվող մե-

թոդները, հնարները, վարժությունները առաջարկում ենք ի-

րականացնել «Կիլիկյան Հայաստանը» թեմայի ամբողջական 

ավարտին) դասավանդման շրջանակներում, արդյունավետ 

է նաև, երբ աղբյուրների տարբեր տեսակները, առանցքա-

յին հարցերը կարող են խմբավորվել որոշ հիմնական վերլու-

ծական գործընթացների մեջ:  

Նշենք, որ «Կիլիկիո հայոց կաթողիկոսությունը պատ-

մության քառուղիներում. Սսից մինչև Անթիլես» թեմայի դա-

սավանդման շրջանակներում, առաջնայինը կարևորում ենք 

թեմայի պատմական աղբյուրի նկարագրությունը, որի շրջա-

նակներում վերլուծվում են հետևյալ կարևոր հարցադրում-

ները. 

  ի՞նչ բնույթի է թեմային առնչվող ուսումնասիրվող 

աղբյուրը,  

  ո՞վ է ստեղծել այդ աղբյուրը,  



137 

 

  ինչպիսի՞ն է եղել աղբյուրի հեղինակի ներգրավվա-

ծությունը իրադարձություններին` մասնակից, ականատես, 

լրագրող, մեկնաբան, պաշտոնյա և այլն,  

 որքա՞ն ժամանակ է անցել իրադարձությունից,  

 արդյոք աղբյուրն ասո՞ւմ է, թե որն է եղել դրա են-

թադրվող լսարանը,  

 արդյոք աղբյուրն ասո՞ւմ է, թե որն է եղել դրա հեղի-

նակի նպատակը,  

 ի՞նչ է այն մեզ ասում որոշակի պատմական իրադար-

ձության կամ զարգացման վերաբերյալ: 

«Կիլիկիո հայոց կաթողիկոսությունը պատմության քա-

ռուղիներում. Սսից մինչև Անթիլես» թեմայի դասավանդման 

շրջանակներում երկրորդը կարևորում ենք աղբյուրի պատ-

մական մեկնաբանությունը, որի շրջանակներում վերլուծ-

վում են հետևյալ կարևոր հարցադրումները. 

 եթե հայտնի չէ, թե ով է եղել թեմային առնչվող աղբ-

յուրի հեղինակը, արդյոք աղբյուրից ինչ-որ բան կարելի՞ է 

եզրակացնել նրա ներգրավվածության աստիճանի, իրա-

դարձություններին մոտ լինելու, տեսանկյունի, կապերի, դե-

րի մասին և այլն, 

 արդյոք աղբյուրից կարելի՞ է գուշակել, թե ինչպես է 

հեղինակը ձեռք բերել տեղեկատվությունը,  

 արդյոք հնարավո՞ր է ստուգել տեղեկատվության ար-

ժանահավատությունը,  

 կարելի՞ է արդյոք տարբերակել ստուգման ենթարկ-

վող փաստերը, փորձագիտական կարծիքը և անձնական 

կարծիքները,  

 կարելի՞ է արդյոք բացահայտել աղբյուրի տեսակետը 

պայմանավորող հանգամանքները, օրինակ` որոշակի դիր-

քորոշումը, մեկ այլ դիրքորոշման հանդեպ նախապաշար-

մունքը,  



138 

 

 արդյոք աղբյուրի հեղինակն առաջարկո՞ւմ է որոշա-

կի եզրակացություններ,  

 արդյոք դրանց հիմքում շոշափվո՞ւմ են որոշակի 

վկայություններ կամ կարծիքներ, 

 արդյոք աղբյուրի հաղորդած տեղեկությունները 

հաստատո՞ւմ են այլ աղբյուրներում առկա տեղեկություննե-

րը, թե՞ հակասում են դրանց, 

 արդյոք բացակայո՞ւմ են որոշակի անուններ, տա-

րեթվեր կամ այլ փաստեր, որոնք կարող էին օգնել պատաս-

խանելու նախորդ հարցերին, 

 ո՞ր աղբյուրների օգնությամբ կարելի է ստուգել աղբ-

յուրի հաղորդած տեղեկությունները և մեկնաբանություննե-

րը1: 

Ընդգծենք, որ «Կիլիկիո հայոց կաթողիկոսությունը 

պատմության քառուղիներում. Սսից մինչև Անթիլես» թեմա-

յի դասավանդման ընթացքում աղբյուրներից տեղեկություն-

ներ քաղելը և աղբյուրի ներկայացրած փաստերն ու իրա-

դարձությունները նկարագրելը շատ ավելի դյուրին են, քան 

այն գործընթացները, որոնք կապված են մեկնաբանություն-

ներ և ենթադրություններ անելու, աղբյուրի արժանահավա-

տության մասին դատելու հետ: Ուստի դասավանդման մեր 

փորձից ելնելով՝ սովորողներին այդպիսի գործընթացներում 

աջակցելու նպատակով առաջարկում ենք կիրառել հետևյալ 

տեխնոլոգիական միջոցները: Դրանցից մեկը հերթական 

աղյուսակն է, որում նշվում են «Կիլիկիո հայոց կաթողիկո-

                                                           

1 Robert Stradling, (1999), The Secretary General’s New Initiative: The Reform 

of History Teaching and the Preparation of New History Textbooks, 

Strasbourg, Council of Europe Publishing, p. 39. 

 



139 

 

սությունը պատմության քառուղիներում. Սսից մինչև Անթի-

լիաս» թեմային առնչվող պատմական աղբյուրի մեջ առկա 

իմաստային տարբերությունները: Երբ սովորողները վարժ-

վեն տեխնոլոգիական այս հնարին, սովորեն նման մոտեց-

մանը, կկարողանան անցնել ավելի բարդ վերլուծության, 

որն արդեն կօգնի նրանց համեմատել և հակադրել տարբեր 

աղբյուրներ, այդ թվում նաև նրանք, որոնցում ներկայաց-

ված են միևնույն փաստերի զանազան մեկնաբանություն-

ներ տե՛ս աղյուսակներ 1, 2): 

Աղյուսակ 1  

Աղբյուրների վերլուծության հերթականությունը 
 

ՀԱՏՎԱԾ ԱՂԲՅՈՒՐԻՑ 

Աղբյուրը փաստում է Աղբյուրից հետևում 

է 

Աղբյուրում  

նշված չէ 

   

   

   

Աղյուսակ 2 

Աղբյուրների վերլուծության կառուցվածքը 

Աղբյուր 1.  Գրվելէ _____ կողմից, ով 

Սա---------------------------------------------  վերաբերյալ  : 

Զեկույցն ուղարկվել է _______________________________: 

Նա բացատրումէ, որ _____________: 

Նա ենթադրումէ, որ ___________________: 

 

 

Պատմության դասագործընթացում «Կիլիկիո Հայոց 

կաթողիկոսությունը պատմության քառուղիներում. Սսից 

մինչև Անթիլիաս» թեմայի դասավանդման շրջանակնե-

րում սովորողների բազմատեսանկյուն մտածողության 



140 

 

ձևավորման տեխնոլոգիական մեկ այլ հնար կարելի է ա-

ռաջարկել սովորողներին՝ տարբեր գույների մարքերնե-

րով, գրիչներով կամ մատիտներով նշել փաստական կամ 

նկարագրական պնդումներն ու եզրակացությունները՝ նա-

խապես նրանց տրամադրելով գրելու մոդելներ, որոնք օգ-

նում են վերլուծական գործընթացը կառուցելուն: Որոշ 

պատմաբան-մեթոդիստներ բացահայտել են, որ աղբյուր-

ների վերլուծության հենքով իրացվող դասագործընթացի 

հետ կապված վտանգներ կան։ Դրանցից մեկն այն է, որ 

սովորողները, հատկապես համեմատաբար պակաս ընդու-

նակ կամ պատմությամբ չհետաքրքրվողները, այս գործըն-

թացը համարում են ինքնանպատակ, մինչդեռ այն իրա-

կանում պարզապես գործիք է՝ պատմական բազմատե-

սանկյուն մտածողություն ձևավորելու համար: Սովորող-

ների նմանօրինակ վերաբերմունքը պայմանականորեն 

կարելի է անվանել կեղծ-վերլուծական։ Այս դեպքում 

նրանք օգտագործում են սկզբնաղբյուրների քննական 

վերլուծության տեխնիկական եզրույթները` վկայություն, 

կողմնակալ վերաբերմունք, սկզբնաղբյուրներ, առանց 

դրանց իմաստը լիարժեք ընկալելու: Որպես հետևանք 

նրանք կարող են համարել, որ սկզբնաղբյուրը որևէ ար-

ժեք չի ներկայացնում, քանի որ նրա որոշ պնդումներ 

«կողմնակալ են», որ աղբյուրներից մեկն ավելի «լավն է», 

քանի որ այն գրվել է որոշակի ժամանակաշրջանում: Այս-

պիսի դեպքերում դասավանդողը պետք է վերլուծության 

ենթարկի նման դիրքորոշման դրդապատճառները, նպա-

տակներն ու տեսակետները: 

Դասավանդման գործունեության ընթացքում նկա-

տել ենք, որ աղբյուրներ ուսումնասիրելու որոշակի կարո-

ղություններ ձեռք բերելով հանդերձ՝ պատմական շարադ-

րանք մշակելու ընթացքում առաջանում են տարբեր աղբ-



141 

 

յուրներից վերցված տեղեկատվությունն իրենց ունեցած 

պատմական գիտելիքների հետ կապելու որոշակի դժվա-

րություններ: Հետևաբար՝ «Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսութ-

յունը պատմության քառուղիներում. Սսից մինչև Անթի-

լիաս» թեմայի դասավանդման ժամանակ գործընթացի 

սկզբում սովորողներին անհրաժեշտ է դասավանդողի ա-

ջակցությունը՝ իրենց հետազոտությունները կազմակեր-

պելու և դրանց տրամաբանական կառուցվածք հաղորդե-

լու համար։ Հարկ է օգտագործել տրամագրեր կամ գծա-

պատկերներ, որոնցում ներառված կլինեն այնպիսի հար-

ցեր, որոնք կօգնեն նրանց տեսնելու, թե ինչպես է տեղե-

կատվությունը վերածվում վկայության: Այստեղ կարող են 

նպաստավոր լինել քարտերի կիրառմամբ իրացվող վար-

ժությունները, որոնց ժամանակ, իրադարձության ամբող-

ջական և արժանահավատ պատկեր ստանալու նպատա-

կով, «Կիլիկիո հայոց կաթողիկոսությունը պատմության 

քառուղիներում. Սսից մինչև Անթիլիաս» թեմային առնչ-

վող տարբեր վկայություններն ու տեսակետները գրվում 

են առանձին քարտերի վրա: 

«Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսությունը պատմության 

քառուղիներում. Սսից մինչև Անթիլես» թեման կարող է 

արտահայտվել նաև պատմողական կառուցվածքի ձևով, 

կարելի է օգտագործել «սցենար գրելու» վարժություննե-

րը։ Դա կարելի է անել այն դեպքում, երբ սովորողները 

գրում են իրադարձությանը համանման խաղարկային 

սցենարներ։ Օրինակ, «Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսությունը 

պատմության քառուղիներում. Սսից մինչև Անթիլիաս» թե-

մայի հենքով՝ կինոնկարի կամ հեռուստահաղորդման սցե-

նար, որի հիման վրա կկառուցվի ֆիլմը: Այս մեդիա տեխ-

նոլոգիան սովորողներին ոչ միայն օգնում է օգտագործել 

տարբեր աղբյուրներից եկող վկայությունները՝ իրադար-



142 

 

ձությունների հերթականությունը հասկանալու համար, 

այլև հնարավորություն է տալիս հետևելու, թե ինչպես են 

հիմնական գործող անձինք արձագանքում իրադարձութ-

յուններին ու միմյանց գործողություններին: Խաղարկային 

սցենարների ստեղծումը հրաշալի միջոց է սովորողների 

մոտ պատմության մեկնաբանողական հմտություններ 

զարգացնելու, պատմական որևէ դեպքի զարգացումն ա-

վելի խորքային կերպով քննելու, մասնավոր օրինակով 

տվյալ ժամանակի պատմական համատեքստը հասկանա-

լու համար։ 

Խաղարկային սցենարները հաճախ սովորողների հա-

մար որևէ նոր բան իմանալու հետաքրքիր ու գրավիչ 

տարբերակներ են. ավելին՝ դրանք հնարավորություն են 

տալիս տեսնել դեպքերի հստակ զարգացում, ինչպես նաև 

պատմական իրադարձություններն ավելի պատկերավոր 

կերպով ընկալել։  

Այս հնարը իրականացնելիս նախ անհրաժեշտ է՝ 

պաստառի գաղափարի նախապատրաստում, որն իրենից 

ենթադրում է. 

 Սովորողների հետ կազմել «Կիլիկիո հայոց կաթո-

ղիկոսությունը պատմության քառուղիներում. Ս-

սից մինչև Անթիլիաս» թեմայի ժամանակագրութ-

յունը, փաստական տվյալները, կերպարները: 

 Սովորողներին աջակցող հարցեր տալ. օրինակ՝ 

ինչպիսի տեսանկյունից են դիտարկում ներկա-

յացվող թեմայի ֆիլմի սցենարը, որոնք են հիմնա-

կան կերպարները, նրանց միջև ինչպիսի հարաբե-

րություններ կան, իրադարձության մաս կազմող 

ո՞ր դեպքերն են ֆիլում արտացոլվելու, ինչ վեր-

նագիր ընտրել: 



143 

 

 Սովորողների հետ քննարկել, թե ինչ ժանրի ֆիլմ 

են պատրաստվում նկարահանել (դրամա, ողբեր-

գություն, կատակերգություն և այլն), գլխավոր 

ինչպիսի դրվագներ են դնելու ֆիլմի հիմքում, որ 

կարտահայտեն նրանց հիմնական շեշտադրումնե-

րը: 

 Սովորողներին խրախուսեք խմբերով աշխատան-

քի միջոցով ընտրել, թե թեմայի կերպարներից քա-

նիսն են ներկայացված լինելու, որ կերպարները և 

ինչու հենց նրանք, ինչպես են այդ կերպարները 

կապվելու ֆիլմի ընդհանուր տրամաբանության 

հետ: 

 Սովորողներին կարող եք հարցնել՝ արդյոք պաս-

տառի կամ տեսանյութ–հոլովակի մեջ ներառելու 

են նաև որևէ ապրանքի գովազդ. Եթե այո, ապա՝ 

ինչպե՞ս, ինչու։ 

 Սովորողներին առաջարկեք քննարկել, թե ինչ են 

պատկերելու ֆիլմի պաստառին, որպեսզի գրա-

վեն հանդիսատեսի ուշադրությունը, դիպուկ ար-

տահայտեն ֆիլմի տրամաբանությունը:  

 Սովորողները կարող են ֆիլմի պաստառը ստեղ-

ծել էլեկտրոնային որևէ անվճար ծրագրով կամ 

ձեռքով՝ թղթի վրա կամ էլ ուղղակի գրելով, թե ինչ 

է լինելու պաստառին։ Կարևոր չէ՝ որքան հմուտ է 

ձևավորված պաստառը, կարևոր է, թե ինչ տրա-

մաբանությամբ է այն ստեղծված: 

Պաստառի օրինակ. 

Մեր ֆիլմի դեպքում որպես վերնագիր ընտրել ենք 

հետևյալը՝ «Կիլիկիո հայոց կաթողիկոսությունը պատ-

մության քառուղիներում. Սսից մինչև Անթիլիաս». 



144 

 

 Պաստառի վրա պատկերելու համար ընտրել ենք 

Սարգիս Պիծակի կտավները (նկարչի և հասարա-

կարգի հարաբերություններն արտահայտելու, 

միջնադարյան Կիլիկյան Հայաստանի մանրանկա-

րիչ Սարգիս Պիծակի մանրանկարների և քրիոտո-

նեական հավատքի հետ կապը ցույց տալու հա-

մար)։ 

Նյութի ժամանակագրության օրինակ 

 Պահլավունիների տոհմի հաստատումը հայոց կա-

թողիկոսական աթոռին:  

 Հայոց եկեղեցու պառակտումները։ Բարսեղ Ա Ա-

նեցու ջանքերը հայրապետական աթոռի վերա-

միավորման հարցում: 

 Գրիգոր Գ Պահլավունին Հայոց կաթողիկոս. կաթո-

ղիկոսարանի տեղափոխումը Հռոմկլա: 

 Ներսես Շնորհալու գործունեության սկիզբը: 

  Ներսես Շնորհալու մատենագրական վաստակը: 

 Մլեհ իշխանապետի եկեղեցական քաղաքակա-

նությունը: 

 Լևոն Մեծագործը և եկեղեցին Գրիգոր Տղայի աթո-

ռակալության տարիներին: 

 Գրիգոր Քարավեժի կարճատև աթոռակալումը 

(1193-1194): 

 Եկեղեցին Գրիգոր Ապիրատի կառավարման ժա-

մանակաշրջանում և Կիլիկիայի հայկական թագա-

վորության հռչակումը:  

 Ներսես Շնորհալու Գրիգոր Տղայի Գրիգոր Քարա-

վեժի Գրիգոր Ապիրատի Ներսես Լամբրոնացի: 

 Հովհաննես Սսեցի կաթողիկոսի գործունեության 

առաջին շրջանը: 



145 

 

 Զաքարե ամիրսպասալարի և եկեղեցու հարաբե-

րությունները:  

 Հայոց եկեղեցին Հովհաննես Սսեցու աթոռակալ-

ման վերջին շրջանում: 

 Կոստանդին Ա Բարձրբերդցին՝ կաթողիկոս։ Սսի 

1243 թթ. եկեղեցական ժողովը:  

 Եկեղեցաքաղաքական իրավիճակը Կիլիկյան Հա-

յաստանում 1250-1280-ական թթ.: 

 Կիլիկիայի հայկական թագավորության և Եգիպ-

տոսի սուլթանության հարաբերությունների բար-

դացումը և Հռոմկլայի կաթողիկոսարանի կործա-

նումը: 

Սովորողների հետ կարելի է քննարկել ֆիլմի իրադար-

ձային համատեքստը, օրինակ՝ հասարակական եր-

ևույթներ, որոնք տեղի են ունեցել Կիլիկիան Հայաս-

տանում ներկայացվող ժամանակահատվածում: Կարող 

ենք նաև սովորողների հետ դիտարկել տարբեր կեր-

պարներ. Ներսես Շնորհալի, Գրիգոր Քարավեժի, Գրի-

գոր Զ Ապիրատ, Ներսես Լամբրոնացի և այլն: 

Կրոնի՝ երբեմնի ունեցած կարևորության և ազդե-

ցության չափերի գիտակցումը շատ բարդ է մերօրյա, 

անընդհատ ավելի աշխարհիկ դարձող իրականության 

պայմաններում: Ժամանակակից աշխարհն ու կենսա-

կերպը գնալով աշխարհիկ են դառնում, ուստի սովո-

րողների համար դժվար է լինում պատկերացնել, թե ի-

րականում ինչպիսի ծավալների էր հասնում եկեղեցու 

ներկայությունը և ազդեցությունը, օրինակ՝ 14-րդ դա-

րից մինչև 20-րդ դարի սկիզբ՝ հայկական պետության 

բացակայության պայմաններում, հասարակական հա-

րաբերություններում, կրթական և այլ ոլորտներում: 



146 

 

Ուստի սովորողները պետք է ինքնուրույն կամ խմբով 

պատասխանեն նշված հարցին. 

 Ինչու է Հայաստանում և աշխարհի հայ գաղթօ-

ջախներում կրոնի, մասնավորապես Հայ առաքե-

լական Սուրբ եկեղեցու, դերն ավելի մեծ եղել Միջ-

նադարում և Նոր շրջանում, քան մեր օրերում 

ևայլն 

«Կիլիկիո հայոց կաթողիկոսությունը պատմության 

քառուղիներում. Սսից մինչև Անթիլես» թեմայի դասա-

վանդման շրջանակներում մեկ այլ տարբերակ է բազմա-

տեսանկյուն քննարկում-բանավեճի կազմակերպումը։ Ս-

րա էությունն այն է, որ սովորողները լսում են մի շարք 

բանավոր վկայություններ Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսութ-

յան պատմության, լսում են մարդկանց, որոնք խոսում են 

միևնույն իրադարձությունների մասին՝ դրանք նկարագ-

րելով կամ մեկնաբանելով տարբեր կերպ։ Այս դեպքում 

սովորողներն ի զորու են մանրամասն վերլուծելու դրանք 

և այդ ընթացքում համոզվելու, որ հիշողությունը մեծա-

պես ազդում է բանավոր վկայությունների վրա։  

Մեկ այլ տարբերակ է տվյալների պատկերման հնա-

րը, այն արդյունավետ միջոց է պատմական վիճակագրա-

կան տվյալների համադրման և ներկայացման հմտութ-

յուններ ձեռք բերելու, դրա միջոցով պատմական նյութի 

համատեքստն ավելի լավ պատկերացնելու համար: Այս 

հնարը ևս առաջարկում ենք կիրառել մեր կողմից ներկա-

յացվող թեմայի դասավանդման ժամանակ: 

Սովորողների հետ ուսումնասիրեք թեմային առնչվող 

պատմական տարբեր տվյալների պատկերման օրինակ-

ներ. կարող եք քննարկել, թե «Կիլիկիո հայոց կաթողիկո-

սությունը պատմության քառուղիներում. Սսից մինչև Ան-



147 

 

թիլիաս» թեման ինչ բնույթի տվյալներ է ներառում, ինչ 

տեսակի գծապատկերներ են ընտրված և ինչու։ 

●Ուսումնասիրվող՝ «Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսութ-

յունը պատմության քառուղիներում. Սսից մինչև Անթի-

լիաս» նյութի վերաբերյալ կարող եք սովորողներին առա-

ջարկել լրացուցիչ փաստական տվյալներ հավաքել. սա 

կխթանի պատմական աղբյուրների հետ աշխատանքը և 

կօգնի էլ ավելի խորը պատկերացնել համատեքստը: 

●Առաջարկեք ինքնուրույն կամ փոքր խմբերով 

տվյալների գծապատկերներ ստեղծել։ 

●Քննարկեք, թե որքան հստակ են դրանք ներկայաց-

նում տվյալները, ինչ կարելի է եզրակացնել տվյալների ու-

սումնասիրությունից: 

Օրինակ ՝ բազմաշերտ տվյալներ դուրս բերել Կիլի-

կիո կաթողիկոսության վերաբերյալ Ի դարասկզբին: 

Կարող եք սովորողներին առաջարկել ստեղծել. Օրի-

նակ՝  

 նրանք կարող են բազմաշերտ տվյալներ դուրս բե-

րել Ի դարասկզբին Կիլիկիո կաթողիկոսության 

թեմերի վերաբերյալ, 

 Կիլիկիո կաթողիկոսությանը ենթակա հայ բնակ-

չության թեմական բաժանման, 

 Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսության եկեղեցական 

կալվածքների վերաբերյալ: 

Սովորողները կարող են այս տվյալների հիմքով գծա-

պատկեր ստեղծել, որը թույլ կտա փոփոխությունները 

պատկերավոր տեսնել։ Տվյալները կարելի է պատկերել 

թղթի վրա՝ կիրառելով գունավոր մատիտներ, գրիչներ 

կամ էլ տարբեր գույների թղթեր: Հնարավորության դեպ-

քում կարելի է կիրառել պարզ համակարգչային ծրագրեր՝ 



148 

 

MS Word կամ MS Excel: Դրանից բացի՝ հնարավոր է կի-

րառել առցանց գործիքներ, օրինակ՝ public.tableau.com: 

Հաջորդիվ՝ կարող եք նրանց հետ քննարկել, օրինակ, 

հետևյալ հարցերը. 

1. Կրոնա-քաղաքական և տնտեսական ինչպիսի՞ իրա-

դարձություններ ու գործընթացներ կառանձնաց-

նեք, որ ազդել են Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսության 

պատմական գործընթացի վրա: 

2. Ինչպիսի՞ կրոնական զարգացումներ են տեղի ունե-

ցել: 

3. Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսությունն քաղաքական, 

տնտեսական ու մշակութային ինչպիսի՞ ազդեցութ-

յուններ է ունեցել Կիլիկիայի պատմության մեջ: 

4. Կիլիկիո Հայոց կաթողիկոսությունն ինչպիսի՞հարա-

բերություններ է ունեցել Էջմիածնի Ամենայն Հայոց 

կաթողիկոսության հետ: 

Դասախոսությունների և ընթերցանության համար 

արդյունավետ ռազմավարության՝ հմտություններից է նաև 

նշումներ կատարելը, որ հատկապես կարևոր է պատմական 

տարբեր, բարդ նյութեր համակարգված ուսումնասիրելու 

համար։ 

Սովորողները հաճախ խուսափում են նշումներ կատա-

րելուց, քանի որ իրականում չգիտեն, թե ինչպես կարելի է 

դա անել: Այդ իսկ պատճառով նպատակահարմար է տիրա-

պետել տարբեր ռազմավարությունների, որոնք կարող եք 

ներկայացնել սովորողներին և այդպիսով նրանց հնարավո-

րություն տալ ընտրել ամենահարմար տարբերակը: Սովո-

րողների հետ քննարկեք, թե որ նոթագրման ռազմավարութ-

յունն է ամենից հարմար իրենց: Մեր պարագայում առա-

ջարկում ենք կիրառել հիմնական դրույթների քարտեզ ռազ-

մավարությունը: Այս ռազմավարությունը քաջալերում է սո-



149 

 

վորողներին «Կիլիկիո հայոց կաթողիկոսությունը պատմութ-

յան քառուղիներում. Սսից մինչև Անթիլիաս» թեմայի նյութը 

բաժանել հիմնական մտքերի, երկրորդական մտքերի և այդ 

մտքերը հիմնավորող պնդումների: Այս մոտեցումն օգտա-

կար է որպես դասարանում կատարված նշումների վերջնա-

կան մշակում, այսինքն՝ սովորողները կարող են իրենց կա-

տարած խառը նշումները ամփոփելու համար դրանք վերա-

ծել հասկացությունների քարտեզի: Վերջնական քարտեզի 

ստեղծումը նախապես մտքում ունենալն օգնում է սովորող-

ներին սկզբնական նշագրման ժամանակ ավելի հասցեակա-

նացված և կենտրոնացված նշումներ կատարել: Մտքի քար-

տեզագրման մեթոդի կիրառումը, հատկապես բովանդա-

կությամբ հագեցած պատմության դասին, խթանում է սովո-

րողների տրամաբանության շերտերում թաքնված մտքի 

պատկերավորման, առարկայացման և տեսակավորման 

ճիշտ ուղղությամբ տանող միջոցները, որոնք հեշտացնում 

են ոչ միայն սովորելու, այլև սովորածն ամրապնդելու գոր-

ծընթացը: 

Մտքի քարտեզագրումը թույլ է տալիս ստեղծել տրա-

մագիր, որով կդասակարգվեն և կտեսակավորվեն ձեռք բեր-

ված պատմական գիտելիքները: Նմանատիպ քարտեզները 

կառուցվում են մեկ մեծ գաղափարի շուրջ, որից ճյուղավորվում 

են ավելի փոքր, ածանցված գաղափարները։ Քարտեզը կարող 

եք կառուցել բազմաթիվ կայքերի ու հավելվածների միջո-

ցով։ Օրինակ՝ http://drichard.org/mindmaps/ 

Տարբեր տարիների ընթացքում կատարված ուսումնա-

սիրությունները ցույց են տալիս, որ գաղափարների շուրջ 

քարտեզի կառուցումն ավելի արդյունավետ է, քան սովորե-

լու ավանդական տեխնոլոգիաները։ Իսկ եթե մտքի քարտե-

զագրման մեթոդը կիրառվի գրառումներ կատարելու Քոր-

http://drichard.org/mindmaps/


150 

 

նելի մեթոդին զուգահեռ, ապա պատմության դասագործըն-

թացի արդյունավետությունը կկրկնապատկվի: 

Գրառումներ կատարելու Քորնելի մեթոդը պատմութ-

յան դասավանդման գործընթացում դեռևս լայն տարածում 

չունի, սակայն այն արդի և առավել քան արդյունավետ 

փոխներգործուն եղանակներից է1: 

Քորնելի մեթոդով նոթագրելու համար նշումները 

պետք է բաժանել երեք մասի. հիմնական մտքերը կամ հար-

ցերը գրվում են ձախակողմյան սյունակում, այդ հարցերի 

պատասխանները կամ դրանք հիմնավորող պնդումները 

գրվում են աջակողմյան սյունակում (դասի ընթացքում կամ 

դասից հետո), իսկ էջի ներքևում կատարվում է դասի ընդ-

հանուր ամփոփումը: 

Ներկայացված աղյուսակի կիրառումը պատմության 

դասագործընթացում հնարավորություն կընձեռի՝ 

 հստակ տարանջատելու առաջնային տեղեկատ-

վությունը երկրորդայինից, հիմնական տեղեկությունները՝ 

լրացուցիչ տեղեկություններից, թեմայի առանցքային հար-

ցերն՝ օժանդակ հարցերից, 

 գրառումների սյունակում գրառելու կարևոր մտքե-

րը՝գծապատկերների, նկարների, խորհրդանիշերի և այլ 

նշանների գործածմամբ, 

 հարցերի սյունակում պատասխաններ ստանալու 

ակնկալիքով, ձևակերպել առաջացած բոլոր հարցերը, 

  հակիրճ բովանդակության սյունակում՝ դասի ա-

վարտից հետո մի քանի նախադասությամբ ամփոփելու 

ուսումնասիրված նյութը: 

                                                           

1  Шадриков В., Учебный план и личность учителя, М., изд–во 

“Педагогика”, 1993, с. 177,  



151 

 

Քորների մեթոդով գրառումներ կատարելու 

աղյուսակ 
ԱՄՍԱԹԻՎ Կիլիկիո հայոց կաթողիկոսությունը պատմութ-

յան քառուղիներում. Սսից մինչև Անթիլես 

ՀԱՐՑԵՐ/ Հիմնա-

կան մտքերը/ 

ԳՐԱՌՈՒՄՆԵՐ 

/ Պատասխաններ կամ հիմնավորող պնդումները/ 

 

ՀԱԿԻՐՃ  ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ 

 

Այսպիսով, կարելի է ասել, որ պատմության դասա-

գործընթացում սովորողների բազմատեսանկյուն մտածո-

ղության ձևավորման արդյունավետությունը պայմանա-

վորվում է փոխկապակցված տարբեր տեխնոլոգիական 

մոտեցումներով և բազմատեսանկյուն մտածողությունը չի 

ձևավորվում պարզապես պատմական որևէ մեթոդի կամ 

տեխնոլոգիայի կիրառմամբ, այն ձևավորվում է, երբ դա-

սավանդողի կողմից նպատակային ընտրված արդի մե-

թոդների և տեխնոլոգիաների օգտագործմամբ ընդլայն-

վում են որոշակի թեմայի կամ երևույթի վերաբերյալ 

պատմական վերլուծության շրջանակները: Այսպես, հնա-

րավոր է կիրառել այնպիսի մեթոդ, որ հարցականի տակ 

դրվի ընդունված կարծիքն այն մասին, թե որ տեսակետ-

ներն են կարևոր որոշակի պատմական իրադարձության 

կամ զարգացման վերաբերյալ սովորողների ընկալումնե-

րի համար: Այս համապատկերում տալով այդ տարբերակ-

ման բացատրությունը՝ Մաքքյուլախը գրում է. «Եթե ես ա-

սեմ, որ շունն ունի մեկ ականջ, մեկ ոտք և մեկ պոչ, այդ 

պնդումը բառացիորեն ճշմարիտ կլինի: Շունն ունի այդ ա-

մենը: Սակայն այդ պնդումը չի տալիս իմ շան արդարացի 



152 

 

նկարագրությունը, քանի որ շունս ունի երկու ականջ, 

չորս ոտք և մեկ պոչ» 1։ 

Ամփոփելով նշենք, որ պատմության դասագործըն-

թացում սովորողների բազմատեսանկյուն մտածողության 

ձևավորման նպատակով վերոնշյալ ուսումնական տեխնո-

լոգիականացված հնարների, վարժությունների աշխույժ 

կիրառումը կնպաստի նրանց հստակ պատկերացումների 

ձևավորմանը հատկապես այն գործընթացների վերաբեր-

յալ, որոնց միջով պետք է անցնի պատմության հետազո-

տողը՝ վկայությունները հավաքագրելու, հաստատելու և 

դրանց հիմնավորվածության, արժանահավատության, ա-

նաչառության, անկողմնապահության և ստույգության 

աստիճանը որոշելու նպատակով:  

 

ТЕХНОЛОГИЯ ФОРМИРОВАНИЯ 

МУЛТИПЕРСПЕКТИВНОГО МЫШЛЕНИЯ И 

«АРМЯНСКИЙ КАТОЛИЦИЗМ КИЛИКИИ НА ЧЕТЫРЕХ 

ПУТЯХ ИСТОРИИ. ОТ СС ДО АНТИЛЬСКИХ 

ОСТРОВОВ» ПРЕПОДАВАНИЕ ТЕМЫ 

 

Армине Еприкян 

Хачик Хамисян 

РЕЗЮМЕ 

Таким образом, можно сказать, что эффективность 

формирования мултиперспективного мышления уча-

щихся в процессе урока истории определяется различ-

ными взаимосвязанными технологическими подходами, и 

                                                           

1 D. Harkness, (1994), History Teaching and European Awareness, Strasbourg, 

Council of Europe. 

 



153 

 

это мышление формируется не просто при использова-

нии какого-либо исторического метода или технологии, а 

при помощи определенных современных методов и тех-

нологий, целенаправленно отобранными учителями, ко-

торые являются расширенными рамками исторического 

анализа темы или явления. В статье: «Армянский Като-

лицизм Киликии на четырех путях истории» показаны 

некоторые приемы, методы и упражнения, представлен-

ные нами в ходе преподавания темы «От Азии до Антиль-

ских островов»,которые дадут возможность поддержать 

будущих учителей истории современными методичес-

кими навыкам,развивать у них умение придавать техно-

логичность процессу обучения, формировать умения 

грамотно пользоваться современными техническими 

средствами, а также развивать умения, возникшие в об-

ласти методики преподавания истории и наметить пути 

преодоления трудностей. 

 

TEACHING THE TOPIC ABOUT THE TECHNOLOGY OF 

FORMATION OF MULTI-PERSPECTIVE THINKING AND 

THE “ARMENIAN CATHOLICISM OF CILICIA IN THE 

FOUR PATHS OF HISTORY. FROM SIS TO ANTILLES”. 

Armine Eprikyan 

Khachik Khamisyan 

SUMMARY 

Therefore we can say that the effectiveness of multi-

perspective thinking of students during the history lesson is 

determined by various interrelated technological approaches 

and multi-perspective thinking, which is not simply formed by 

using any historical method and technology. They are 

originated by certain modern methods and technologies 

intentionally selected by the teacher and can be expanded 

within the frameworks of historical analysis of a certain topic 



154 

 

or phenomenon. In the article “Armenian Catholicism of Cilicia 

in the four paths of history. From Ss to Antilles”, some 

techniques,methods and skills which were presented by us 

while teaching the theme on “From Asia to the Antilles” will 

provide an opportunity to support future teachers of history 

with modern methodological skills, develop their abilities to 

give somewhat a technological character to the teaching 

process, usage of contemporary competent technical methods 

and also skills to be fully emerged in the field of history 

teaching methodology and also to outline ways to overcome 

challenges. 

Արմինե Եփրիկյան, պատմական գիտությունների թեկնա-

ծու, Խ․Աբովյանի անվան ՀՊՄՀ Հայոց պատմության ամբիոնի 

դոցենտ: Հետաքրքրությունների ոլորտը՝ պատմություն դասա-

վանդման մեթոդիկա, Նախիջևանի պատմություն, հայերի ինք-

նապաշտպանական մարտերի պատմություն․  

armineeprikyan@mail.ru 

Խաչիկ Խամիսյան, ՀՊՄՀ Պատմության և 

հասարակագիտության ֆակուլտետի պատմության բաժնի IV 

կուրսի ուսանող․  

xachik.xamisyan@mail.ru 

 

Армине Еприкян, кандидат исторических наук, до-

цент Кафедра истории Армении АГПУ. Сфера интересов: 

Методика преподавания истории, история Нахичеванa, 

история боев самообороны армян․  

 armineeprikyan@mail.ru 

Хачик Хамисян, Студент 4 курса исторического 

отделения факультета истории и социальных науки 

АГПУ 

 xachik.xamisyan@mail.ru 

 

mailto:armineeprikyan@mail.ru
mailto:xachik.xamisyan@mail.ru
mailto:armineeprikyan@mail.ru
mailto:xachik.xamisyan@mail.ru


155 

 

Armine Eprikyan, Ph.D., Associate Professor Faculty 

of History and Social Sciences of ASPU. Areas of interest: 

Methodology of teaching history, the history of Nakhichevan, 

The history of self-defense battles of the Armenians.  

 armineeprikyan@mail.ru 

Khachik Khamisyan, 4th year student of the 

Department of History the Faculty of History and Social 

Sciences АSPU. 

 xachik.xamisyan@mail.ru 

 

  

mailto:armineeprikyan@mail.ru
mailto:xachik.xamisyan@mail.ru


156 

 

Վազգեն Համբարձումյան 

«ԿԻԼԻԿՅԱՆ ՀԱՅԵՐԵՆԸ» ՄԻՋԻՆ ԳՐԱԿԱՆ ՀԱՅԵՐԵՆԻ 

ՆՈՐՄԱՎՈՐՄԱՆ ՏԱՐԲԵՐԱԿ (ԽՆԴԻՐՆԵՐ ԵՎ 

ԼՈՒԾՈՒՄՆԵՐ) 

 
Հիմնաբառեր` գրական հայերեն. հին և միջին շրջան. գրաբար և 

աշխարհաբար, «կիլիկյան հայերեն». բարբառներ և այլ տարածք-ների 

լեզու, միջին հայերենի ամբողջական ընդգրկում:  

 

Ключевые слова: литературный язык, древний и средний 

периоды взыка, «киликийский армянский», диалекты и другие 

террииторильные варианты языка, среднеармянский 

литературный язый как целое коммумикативное явление.  

 

Keywords: The Literary Armenian language, Old and Middle 

Armenian, Cilician Armenian, dialects and other regional 

language variants, Middle Armenian as a common communicative 

phenomenon.  

 

Ներածական 

Հայերենի պատմության միջին շրջանը (ԺԲ-ԺԶ դդ.) 

ներկայանում է ոչ միայն գրական և խոսակցական (բարբա-

ռային), տարածքային (արեալային) և գործառական 

(ֆունկցիոնալ) տարբերակներով, այլև պետական լեզվի 

կարգավիճակով. այդ շրջանում զուգահեռ գործածվում է 

գրաբարը՝ արդեն ոչ իբրև կենդանի լեզու:  

Հայերենի այդ շրջանի ուսմնասիրությանը, մանա-

վանդ նրա ենթաշրջանների առանձնացմանն ու բնութագր-

մանը դասական հայերենագիտությունը մոտեցել է միայն 

գրական (ժամանակի պետական) լեզվի նկատառումով՝ 

սկսած ԺԹ դ. կեսերից մինչև մեր օրերը:  



157 

 

Այդուհանդերձ, դեռևս կան խնդիրներ, որոնք են-

թադրում են նոր լուծումներ՝ ամենից առաջ գրական հու-

շարձանների տվյալների ամբողջության մեջ: 

1. Միջին հայերենի ավանդական շրջանաբաժանումը  

Հայերենի գրավոր շրջանի պատմությունը ներկայա-

նում է մի քանի փուլով, ժամանակային-գործառական ան-

վանումով՝ հին, միջին և նոր, որոնք, իրենց հերթին, ունեն 

ենթաշրջաններ՝ պայմանավորված լեզվի կառուցվածքի մեջ 

բաղադրիչների և նրանց փոխհարաբերության տարբերութ-

յունների մեծությամբ: Նման բաշխումը գիտական-տեսա-

կան ընդհանուր մոտեցման արդյունք է, որ կիրառելի է ա-

մեն մի գիտության դեպքում:  

Դասական հայերենագիտության մեջ, բնական է, եղել 

են շրջանաբաժանման փորձեր՝ ամբողջական կամ որևէ 

պատմաշրջանի վերաբերյալ (Ա. Բագրատունի, Հր. Աճառ-

յան, Ա. Ղարիբյան, Գ. Սևակ, Էդ. Աղայան, Գ. Ջահուկյան և 

ուրիշներ)1: Դրանք մեծ մասամբ ընդհանուր բնույթի են՝ ոչ 

միայն ժամանակային սահմանի որոշման, փաստական նյու-

թի ամբողջական ընդգրկման առումով, այլն հին գրական 

հայերենի (գրաբարի) հետագա տարբերակի (ոչ կենդանի 

լեզվի) և միջին շրջանի տարածքային տարբերակների 

(բարբառների) առնչության տեսանկյունից2: 

                                                           

1 Տե՛ս Բագրատունի Ա., Հայերէն քերականութիւն ի պէտս զարգացելոց, Վենետիկ, 1852: 

Հր. Աճառյան, Հայոց լեզվի պատմություն, II մաս, Ե., 1951: Гарибян А., К 

периодизации истории армянского итературного языка, 

«Աշխատությունների ժողովածու», հ. III, Ե., 1948, էջ 41-64: Սևակ Գ., Ժամանակակից 

հայերենի համառոտ պատմություն, Ե., 1948, էջ 9-18:  
2 Հմմտ. Աղայան Է. Բ., Գրաբարի պատմության շրջանաբաժանումը, «Բանբեր Երևանի 

համալսարանի, 1974, 2, էջ 58-81: Համբարձումյան Վ. Գ., Գրաբարի գործառությունը 

որպես գրական լեզու ԺԸ-ԺԹ դդ., Ե., 1990:  



158 

 

Ներկայումս ընդունելի է համարվում Գ. Ջահուկյանի 

շրջանաբաժանումը, որն անփոփոխ բերվում է հեղինակի 

տարբեր աշխատություններում, ուղենշային է լեզվի պատ-

մությանը նվիրված ուսումնասիրությունների համար1:  

Միջին շրջանից ունենք տարբեր բնույթի գրական 

հուշարձաններ (ինքնուրույն ձեռագրեր, դրանց հիման վրա 

կազմված քննական բնագրեր, հիշատակարաններ, վիմագ-

րեր և այլն), որոնք մեծ մասամբ ուսումնասիրված են հայոց 

լեզվի ընդհանուր և առանձին աշխատություններում, թեև 

դեռևս կան ամենևին չուսումնասիրված կամ մասամբ ու-

սումնասիրվածներ:  

Լեզվի գրավոր շրջանի պատմության վերաբերյալ նոր 

պատկերացումների պայմաններում, տեսական սահմանման 

որոշակի չափանիշների (պարամետրերի) նկատառումով, 

ինչպես նաև հատկապես գրական հուշարձանների լեզվի ա-

վելի մանրամասն և ամբողջական քննության հաշվով Ջա-

հուկյանի կատարած շրջանաբաժանումը, մեր այս թեմայի 

հետ կապված, ունի վերանայելի կողմեր, այսինքն՝ կարիք 

կա որոշակի ճշգրտումների և լրացումների, և դա բնական է: 

Ի դեպ՝ այդ շրջանաբաժանման վերաբերյալ նախկինում ևս 

եղել են առարկություններ. օրինակ՝ հին գրական հայերենի, 

այսպես կոչված, ինքնակա («հայկաբան») և օտարաբան 

(հատկապես՝ «հունաբան») տարբերակների սահմանների 

հստակեցման, և առանձնացման, միջին գրական հայերենի 

և ժամանակի գրաբարի, նոր գրական հայերենի (վաղ աշ-

խարհաբարի), «երկճյուղ աշխարհաբարի» առանձնացման 

                                                           

1 Տե՛ս Ջահուկյան Գ., Հայոց լեզվի պատմության պերիոդիզացիայի հարցերը // 

«Գիտական աշխատություններ» (Երևանի պետական համալսարանի), հ. 57, 1956, 

էջ 49-102: Նույնի՝ Հայոց լեզվի պատմության փուլերը, Ե.,1964: Նույնի՝ Հայոց լեզվի 

զարգացումը և կառուցվածքը, Ե., 1969:  



159 

 

ժամանակի ճշգրտման հարցերում1: Էդ. Աղայանը միջին հա-

յերենի և ժամանակի գրաբարի առնչությամբ գրում է. «Գ-

րաբարն իր հեղինակությամբ, ստեղծված «սրբազան» ա-

վանդույթներով ու իր մշակվածությամբ դեռևս կենսունակ է 

իբրև գրական լեզու: Նրանից բոլորովին հրաժարվել անհ-

նարին է: Այս էլ, ահա, թելադրում է երկու գրական լեզունե-

րի զուգահեռ գործածությունը՝ նրանց գործառության ո-

լորտների որոշակի բաշխումով ու տարբերակումով»2:  

Հայոց լեզվի պատմության միջին շրջանը, ըստ ավան-

դական (տրադիցիոն) շրջանաբաժանման, ընդգրկում է XII-

XVI դդ., որի ընթացքում հայերենը շարունակում է հանդես 

գալ նաև գրավոր լեզվի գործառությամբ, ընդ որում այն ոչ 

միայն հին շրջանից եկող գրավոր ավանդների շարունա-

կողն է (պատմություն, վարք, փիլիսոփայություն, աստվա-

ծաբանություն, բնագիտություն), այլև նոր ժանրի (սեռի) 

գրականության սկզբնավորողը (օրենք և իրավունք, 

բժշկություն, բանաստեղծություն, առակագրություն և այլն):  

Մի որոշակի ժամանակում (XI դ. վերջ – XIII դ.) այն 

հանդես է գալիս պետական լեզվի կարգավիճակով, որ առ-

հասարակ հաղորդակցական առումով ամեն մի լեզվի 

բարձր մակարդակ է նշանակում: Միջին հայերենը, ի տար-

                                                           

1Տե´ս Овсепян Л.С., К вопросу о взаимоотношении древнеармянского 

литературного языка и диалектов в V веке, “Лингвистическая 

география, диалектология и история языка“, Ереван, 1976, с. 369-376: 

Հովսեփյան Լ. Ս., Հին հայերենի պատմության շրջանաբաժանման մասին, 

Միջազգային հայերենագիտական գիտաժողավ (Երևան, 21-23 սեպտեմբերի, 

1982թ.), Զեկուցումներ, Ե., 1984, էջ 379-384: Мурадян М.А., Территориальные 

письменные разновидности и диалекты на первом этапе развития 

среднеармянского языка (XII-XIV вв.),“Лингвистическая география, 

диалектология и история языка“, Ереван, 1976, с. 362-368: Աճեմյան Վ. Լ., 

Գրական արևմտահայերենի ձևավորումը, Ե., 1972: 
2 Աղայան Է. Բ., նշվ. աշխ., էջ 78: 



160 

 

բերություն առանձնապես հին գրական լեզվի, ունեցել է այդ 

բացառիկ (իշխանապետության և թագավորության լեզու լի-

նելու) հնարավորությունը, մի երևույթ, որ հայերենն առհա-

սարակ վերստին պիտի ունենար բավականին ուշ՝ մեր օրե-

րոււմ:  

Միջին գրական հայերենի բարբառային հիմքը պատ-

մականորեն առաջ եկած լեզվական վիճակն է՝ իբրև վեր-

բարբառ (կոյնե), որով այն հանրության բնաշխարհիկ և 

տարաշխարհիկ անջատվածության պայմաններում, հայտնի 

է, ձևանում է կիլիկյան (իշխանա)պետության և բնաշխար-

հիկ (պետականությունից զուրկ) գոյատևության պայման-

ներում: Եվ ըստ այդմ՝ լեզուն կրող նույն հանրության հասա-

րակական, տնտեսական, մշակույթի ընդհանուր կազմի 

դեպքում է, որ հնարավոր է լինում խոսելու վերջինիս գրա-

կան և ոչ գրական (բարբառ, խոսվածք և այլն) հարաբե-

րության մասին: Ուստի ընդհանուր միջին գրական հայերե-

նը մի կողմից՝ տարաշխարհիկ անջատվածության, իսկ մյուս 

կողմից՝ բնաշխարհիկ գոյակցության պայմաններում ձևա-

ցած վերբարբառի (կոյնեի) հիմքով լեզու է, որ բնութագր-

վում է «կիլիկյան» և (առանձին) «բնաշխարհիկ» (պայմա-

նական) անվանումներով:  

Գ. Ջահուկյանի շրջանաբաժանման մեջ առանձնաց-

վում է միջին հայերենի երկու ենթաշրջան՝ «կիլիկյան նոր-

մավորման» (XII-XIV դդ.) և «աշխարհաբարացման» (XV-

XVI դդ.), որոնք բնորոշվում են ոչ այնքան լայն, որքան 

մասնակի հատկանիշների նշումներով, այսինքն՝ գրավոր 

աղբյուրների նյութի ոչ բավարար ընդգրկմամբ, ընդ որում 



161 

 

ոչ ավելի մեծ ուշադրության արժանացած լեզվի տարբերակ-

մամբ1:  

 Ճիշտ է, հեղինակը տալիս է որոշ բացատրություն-

ներ՝ «գրական լեզվի հիմքում ընկած» կիլիկյան բարբառա-

յին-խոսակցական նորմայի, վերջինիս և ավելի ուշ երևան ե-

կած Կիլիկիայի բարբառի լեզվաքերականական տարբե-

րությունների մասին, այնուհետև՝ նշում է, որ «արևելահայ 

բարբառները, մասնավորապես Արարատյան բարբառը այս 

ժամանակ (իմա´ «կիլիկյան նորմավորման» ենթաշրջանում. 

– Վ. Հ.) դրսևորում էին առանձնահատուկ գծեր», այդուհան-

դերձ խնդրի լուծումը, կարելի է ասել, հեռու է սպառիչ լինե-

լուց2: Այսպիսով, ըստ Գ. Ջահուկյանի տեսության՝ միջին 

գրական լեզուն առավելապես «կիլիկյան հայերենն» է՝ իր 

«նորմավորման և «աշխարհաբարացման» միտումներով:  

Այնինչ, խնդիրն ավելի իրական լուծում է ենթադրում՝ 

առավելապես կապված միջին շրջանի գրական լեզվի և նրա 

բարբառային հիմքի, այլև մյուս, մանավանդ արևելահայն 

բարբառների հետ հնարավոր առնչությունների, գրական 

տարբերակի գործառական ընդգրկումների, տարածքային 

բաշխվածության հետ: Գ. Ջահուկյանի այդ կարևոր աշխա-

տությունից հետո հարցի լուծումը, ինչպես գիտենք, մնում է 

չիրագործված. որովհետև հետագա ուսումնասիրություննե-

րը խնդրին (իմա´ շրջանաբաժանմանը) չեն անդրադառնում՝ 

չհաշված այն, որ փորձ է արվում լեզվի այդ տարբերակի 

ինչ-ինչ իրողությունների քննության ընթացքում մասնակի 

լուծումներ առաջարկել: 

                                                           

1Տե՛ս Ջահուկյան Գ. Բ., Հայոց լեզվի պատմության պերիոդիզացիայի հարցերը, էջ 79-

84: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 79, նաև 82:  



162 

 

2. Միջին հայերենի նյութի հաղորդակցական ընդգրկու-

մը 

Լեզվի պատմության շրջանաբաժանումն առհասա-

րակ ինքնանպատակ չէ, այլ հիմնված է լինում արտալեզվա-

կան, առավել ևս լեզվական հանգամանքների վրա, կատար-

վում է այդ պատմությանը վերաբերող երևույթների մասին 

ավելի իրական պատկերացում ունենալու նպատակով;  

Միջին հայերենով մեզ հասած գրավոր աղբյուրները 

մի մասն են այն ամբողջի, որ ստեղծված է եղել ժամանակի 

ընթացքում, ոչ միայն, այսպես կոչված, «կիլիկյան հայերե-

նով», այլև այդ շրջանում գործառած մյուս տարբերակներով 

(գրաբար, այսպես կոչված՝ «գրաբարախառն բարբառ», 

«բարբառախառն գրաբար» և այլն), ընդ որում ստեղծված 

մայր հայրենիքում (տարբեր գավառներում), այնպես էլ 

նրանից դուրս (նաև Կիլիկյան ինքնավարության պայման-

ներում)՝ վերջիններիս ընդհանուր իմացական, կրթական-

հոգևոր միջավայրում, գրված ոչ միայն գրական (գրաբարի 

բազայի վրա), այլև ժամանակի խոսակցական (բարբառա-

յին) հիմքով:  

ա) Այդ գրավոր աղբյուրները, իբրև ժամանակի լեզվի 

քննության առարկա, կարող են հիմք հանդիսանալ միջին 

շրջանի փուլերի ավելի հստակ առանձնացման համար՝ կապ 

հին և նոր հայերենի միջև. դա մի օղակ է, որ ինչպես ճանա-

չողության ամեն մի երևույթի, այնպես նաև այս դեպքում 

կարելի է նկատի ունենալ ժամանակի առանցքի վրա, այն էլ 

ոչ թե երկանդամ, այլ եռանդամ հակադրությամբ, ինչպիսին 

է հին և նոր շրջանների դեպքում՝ հիմնված ընդհանուր 

սկզբունքի վրա1:  

                                                           

1 Գ. Ջահուկյանի շրջանաբաժանման մեջ, ինչպես վերը նշվեց, ի տարբերություն հին և 

նոր շրջանների, որոնց դեպքում առանձնացվում է երեքական ենթաշրջան, այս 



163 

 

Որքան էլ մեզ հասած լեզվական նյութը համարում 

ենք ժամանակի ընթացքում ստեղծվածի մի մասը, այնուա-

մենայնիվ ունենք պատկառելի քանակով գրական աղբյուր-

ներ, որոնք աչքի են ընկնում իրենց գործառական (ժանրա-

յին կամ սեռային) առանձնակիությամբ, դրանք են՝ գեղար-

վեստական (բանաստեղծություն), կրոնական-եկեղեցական 

(ճառեր, ներբողներ, շարականներ), պետական-իրավական 

(ասիզք, դատաստանագիրք), բնագիտական (բժշկություն, 

մաթեմատիկա, փիլիսոփայություն աստղագիտություն), քե-

րականական («մեկնություններ») և այլն, վիմագիր կամ մա-

գաղաթյա, մատչելի՝ նույնությամբ կամ քննական բնագրով: 

Դրանք այսօր հայտնի են քննական բնագրերով, մեծ մա-

սամբ եղել են բանասիրական, մասամբ լեզվական ուշադ-

րության առարկա: Այդուհանդերձ, այդ աղբյուրների լեզվի 

քննությունը չի կարելի համարել ամբողջական1: Նման մի 

դիտարկում ունի Ա. Մեյեն՝ Կարստի գրքի գրախոսության 

առիթով. «... դեռևս շատ բան է հարկավոր, որպեսզի 

հստակ պատկերացում ունենանք հայերենի զարգացման 

մասին, և ամենաէական հարցերը մնում են լուծման կա-

րոտ»2:  

բ) Ոչ միայն աշխարհագրական տարանջատվածութ-

յան, այլև օտար անհարկավորության պատճառած խորթաց-

                                                                                                                              

դեպքում դրանք երկուսն են, որ մի տեսակ անհամամասնություն է առաջ բերում՝ 

թեկուզ լոկ տեսական առումով:  
1 Տե´ս Karst J., Historische Grammatik des Kilikisch-Armenischen, Strassburg, 

1901, նաև Կարստ Յ., Կիլիկյան հայերենի պատմական քերականություն, Ե., 2002): 

Ղազարյան Ս. Ղ., Միջին հայերեն, գիրք Ա, Ե., 1960: Ակնարկներ միջին գրական 

հայերենի պատմության, Ա-Բ, Ե., 1972-1975: Մուրադյան Հ.Դ., Հայոց լեզվի 

պատմական քերականություն, հ. I, Հնչյունաբանություն,Ե., 1982: Հայոց լեզվի 

պատմական քերականության, հ. II, Ե., 1975:  
2 Մեյե Ա., Հայագիտական ուսումնասիրություններ, Ե., 1978, էջ 581: 



164 

 

ման հետևանքը լինում է այն, որ հանրության հաղորդակցա-

կան միասնությունը դառնում է ջլատված, ընդ սմին մի կող-

մից՝ օտարաբան տարրերի, մյուս կողմից՝ տեղական-խո-

սակցական միջոցների առկայության պայմաններում անհ-

նարին է խոսել միասնական լեզվի մասին:  

Միջին շրջանի հայերենը օտարլեզվյան փոխնիփոխ 

ազդեցության կրող է, ինչպես նաև պատմական հայրենիքի 

տարբեր գավառներին յուրահատուկ տեղական անմիօրի-

նակ խոսքի արտահայտություն: Օտարամուտ տևական տի-

րապետության պայմաներում, բնական է, որ տեղ գտնեին 

«անհարազատ», բառեր, անվանումներ (տերմիններ), խոս-

քի այլ կառույցներ:  

գ) Միջին հայերենի բնույթը բոլորովին այլ է, եթե 

նկատի ենք ունենում լեզվի տարբերակների առկայությունը՝ 

միջին շրջանի գրաբար, խոսակցական հիմքի վրա գրակա-

նացող լեզու, մայր երկրից հեռացած տարբեր բարբառների 

կրող հանրության խոսակցական լեզու, որոնք փաստորեն 

հանդես են գալիս իբրև ընդհանուր որակ, որ ընդունված է 

անվանել միջին գրական հայերեն:  

Միջին գրական հայերենը խոսակցական լեզվի տար-

րերի գերակշռությամբ երևան եկող հաղորդակցական մի-

ջոց է. դա լավագույնս նկատելի է այդ շրջանի բանաստեղ-

ծության (Հովհաննես Երզնկացի, Գրիգորիս Աղթամարցի և 

ուրիշներ), առակագրության (Վարդան Այգեկցի, Ներսես Շ-

նորհալի և ուրիշներ), այլ սեռի (ժանրի) գրավոր հուշար-

ձաններում՝ բժշկություն (Մխիթար Հերացի, Ամիրդովլաթ Ա-

մասիացի և ուրիշներ), իրավագիտություն (Սմբատ Սպարա-

պետ, Մխիթար Գոշ և ուրիշներ), շարականագրություն (Հով-



165 

 

հաննես Իմաստասեր, Ներսես Շնորհալի և ուրիշներ)1: Մեծ 

տեղ ունեն ժամանակի ձեռագիր հիշատակարանները, ո-

րոնց լեզուն առաջ է բերում որոշակի պատկերացում միջին 

շրջանի, իբրև գրավոր, չնչին մասով միասնական, առավելա-

պես տարբերակային լեզու2:  

դ) Ինչպես ցույց են տալիս գրավոր աղբյուրները, մի-

ջին հայերենը ներկայանում է գրական նորմավորման ավելի 

ցածր մակարդակով, քան հին գրական հայերենը: 

 Եթե հին գրականում օտարլեզվյան ներթափանցումը 

(ասորաբան, հունաբան ևայլն) մեծ մասամբ մշակութային 

էր, քան բանավոր-խոսակցական, ապա միջին շրջանում՝ 

ընդհակառակը, գերակայում է վերջինը, և դա անվարան 

բացատրելի է այն հանգամանքով, որ նվաճողների լեզուն 

(մոնղոլ-թաթարական, թյուրքական, և այլն) չուներ այն 

մշակվածությունը, որ նկատելի էր հին շրջանի հայերենի 

հետ այլ լեզուների առնչության դեպքում: Թեկուզ միայն այդ 

փոխառությունների նման տարբերությունը բավական է ա-

սելու, թե միջին գրական հայերենը որակապես այլ է, քան 

հին գրական հայերենը, որը և ենթադրում է նոր, ուրույն 

սկզբունքների և մոտեցուների վրա հիմնված ուսումնասի-

րություն:  

3. Միջին հայերենի նյութը գիտական ուսումնասիրութ-

յուններում 

Այս շրջանի գրական հուշարձանները, բնականաբար, 

ուսումնասիրության առարկա են եղել հայ գրավոր մշակույ-

թի և հայագիտության տարբեր խնդիրների պարզաբանման 

                                                           

1 Տե´ս Հակոբյան Գ. Ա., Շարականների ժանրը հայ միջնադարյան գրականության մեջ 

(V-XV դդ.), Ե., 1980, էջ 206-286:  
2 Տե՛ս Մաթևոսյան Ա. Ս., Հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ (Ե-ԺԲ դդ.), Ե., 1988: 

Լ. Ս. Խաչիկյան, ԺԴ դարի հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ, Ե., 1950: Նույնի՝ 

ԺԵ դարի հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ, հհ. Ա-Գ, Ե., 1955-1967:  



166 

 

բերումով: Դրանց լեզվի քննությունը հեռու է բավարար լի-

նելուց, որ կարելի է բացատրել նյութի ծավալի, բովանդա-

կության բազմազանության, լեզվական տարբերակների 

հասկանալիության աստիճանի տարբերության հանգա-

մանքներով: Կան միջին հայերենի նվիրված տարբեր աշխա-

տություններ, որոնք արժեքավոր են, կարևոր հայոց լեզվի 

պատմության համար, սակայն ամբողջական չեն1:  

Այսպես, քերականությունների որոշակի մասին, այս-

պես կոչված, «գրչության արվեստի» հայտնի նմուշներին 

անդրադարձել են հիմնականում քերականական ըմբռնում-

ների պարզաբանման նպատակով, իսկ դրանց լեզուն, իբրև 

հատուկ նյութ, չի եղել հատուկ ուշադրության առարկա:  

Անցյալ դ. 70-ական թթ. նկատվեց որոշակի աշխու-

ժացում այս շրջանի լեզվի պատմության լիածավալ նկա-

րագրության նպատակով՝ գրավոր աղբյուրներին լայն ու-

շադրության առնելով: Խոսում են լեզվի, այսպես կոչված, 

բազմաձևության մասին, այն, որ գրավոր հուշարձանները 

ներառում են խոսակցական, նույնիսկ բարբառային բառեր 

և քերականական ձևեր, որոնք հեռու են նույն ժամանակի, 

այսպես կոչված, միջին գրական «ստանդարտից»2:  

Ներկայումս խնդիր է առաջանում կատարելու միջին 

շրջանում երևան եկած գրավոր աղբյուրների լեզվի լայն 

քննություն՝ թե´ քանակապես և թե´ նյութի լայն ընդգրկմամբ 

(լեզվի բոլոր բաղադրիչների հաշվով)՝ ավելի իրական պատ-

կերացում ունենալու համար3: Այսպիսի մտածումով էլ տա-

                                                           

1 Նման աշխատություններից տե´ս, օրինակ, Յովնանեասն Ղ., Հետազօտութիւնք 

նախնեաց ռամկօրէնի վրայ, մասն 1, տետր Ա-Բ, Վիեննա, 1897:  
2Հմմտ. Мурадян М. А., նշվ. աշխ., էջ 366-367: 
3 Այս շրջանի գրաբարի բնորոշ օրինակ է Հակոբ Ղրիմեցու (XIV-XIV դդ.) տոմա-

րագիտական երկերի լեզուն: Տե´ս Հակոբ Ղրիմեցի, Տոմարագիտական 

աշխատություններ, աշխատասիրությամբ Ջ. Ա. Էյնաթյանի, Ե., 1987, էջ 126-308: 



167 

 

րիների ընթացքում մեր կատարած աշխատանքը, որքան 

մեզ այն հաջողվել է, հիմք է հանդիսանում առանձնացնելու 

միջին հայերենի ոչ թե երկու, այլ երեք ենթաշրջան:  

4. Միջին հայերենի պատմության երեք ենթաշրջանի ա-

ռանձնացումը  

Միջին հայերենի պատմությունը, իբրև առանձին 

շրջան, որ հանդիսանում է ժամանակային և գործառական 

օղակ է հին և նոր հայերենի միջև, մենք բաժանում ենք երեք 

ենթաշրջանի՝ ա) գրական ոչ ընդհանուր նորմավորման են-

թաշրջան (XII-XIV դդ.), բ) գրական նորմայի թուլացման և 

բարբառային աշխուժացման ենթաշրջան (XV դ.), գ) գրական 

ընդհանուր նորմայի հաստատման փորձերի ենթաշրջան (XVI 

դ. - XVII դ. սկիզբ): 

 Առաջին ենթաշրջանն ունի ժամանակային ավելի 

մեծ ընդգրկում, քան մյուս երկուսը, որը բացատրվում է ա-

մենից առաջ երևան եկած պետական լեզվի հանգամանքով, 

մի հանգամանք, որ հաշվի է առնված նախկինում գրված բո-

լոր աշխատանքներում1: Որքան էլ մյուս երկու ենթաշրջան-

ները ժամանակի ընդգրկման առումով, գրավոր աղբյուրնե-

րի սակավությամբ զիջում են առաջինին, դրանցում նկատե-

լի են որակական ակնհայտ տարբերություններ, թեկուզ եթե 

հաշվի առնենք միայն ոչ գրական (բարբառային-խոսակցա-

կան), ինչպես նաև օտարլեզվյան ձևերի գերակայությունը, 

որն այս դեպքում առանձնացման էական հատկանիշ է:  

Նախ նկատի ունենք արտալեզվական այն հանգա-

մանքը, որ միջին հայերենը, իբրև գրական լեզու, իրակա-

նացրել է մի կողմից՝ պետական-պաշտոնական լեզվի գոր-

                                                           

1 Տե՛ս Ջահուկյան Գ. Բ., Քերականական և ուղղագրական աշխատությունները հին և 

միջնադարյան Հայաստանում, Ե., 1954: Նույնի՝ Հայոց լեզվի պատմության 

պերիոդիզացիայի հարցերը, Ե., 1956, նաև Мурадян М. А., նշվ. աշխ., էջ 362:  



168 

 

ծառույթներ Կիլիկյան հայկական պետության մեջ, մյուս 

կողմից՝ հանդես է եկել իբրև ընդհանուր լեզու մայր հայրե-

նիքում («բնօրրանում»): Առկա է գործառական (ֆունկցիո-

նալ) որոշակի տարբերակվածություն, որ էական է լեզվի 

ընդհանուր բնութագրի համար:  

Պետք է նաև ուշադրության առնել հիշյալ տարբե-

րակների բուն պատմական փոփոխությունները, ընդ սմին 

ոչ միայն ներքին պայմաններում, այլև արտաքին առնչութ-

յունների (այլ լեզուների հետ շփումների) հետևանքով: Ըստ 

այդմ՝ մանավանդ այն, որ «կիլիկյան» տարբերակը շփում-

ներ է ունեցել եվրոպական լեզուների, իսկ բուն հայրենի-

քում գործառող տարբերակը՝ արևելյան լեզուների հետ:  

Այնուհետև, դա մի շրջան է, որ պարունակում է լեզվի 

գործառության ոչ միայն հնից եկող, այլև նոր շերտեր՝ կրո-

նաեկեղեցական, փիլիսոփայական, քերականական, պատ-

մագիտական, բժշկագիտական, գեղարվեստական (բանաս-

տեղծություն, ներբող, առակագրություն, հանելուկ և այլն):  

ա) Գրական ոչ ընդհանուր նորմավորման ենթաշրջան 

(XII-XIV դդ.): Այս ենթաշրջանը ամենից առաջ բնորոշվում 

է նվաճողների օտարլեզվյան բանավոր ներթափանցումնե-

րի սկզբնավորման, ինչպես նաև ժամանակի խոսակցական 

լեզվի լայն գործածության դրսևորումներով, քանի որ հին 

հայերենը (գրաբարը) դադարել էր ընդհանուր գրական լե-

զու լինելուց, հայտնվել էր սահմանափակ (պատմագրութ-

յուն, կրոնական-եղեկեցական միջավայր և այլն) գործա-

ծության ոլորտում:  

Բուն Հայաստանի կենտրոնական և հարավային մա-

սերում սկիզբ առած նոր տիպի օտար ազդեցության, հյուսի-

սային և արևելյան հատվածում՝ հայ իշխանական տների 

տեղային-խոսակցական լեզվի դրսևորման, կիլիկյան հա-

յության շրջանում բնօրրանից տեղափոխված և եվրոպական 



169 

 

լեզվական մշակույթի հետ պաշտոնական առնչությունների 

առկայության պայմաններում գոյանում է լեզվական մի նոր, 

ինքնօրինակ «լեզու», որի առաջին հատկանիշը բազմաշերտ 

(տարբերակված) լինելն է: Նման կացության մեջ ստեղծված 

գրական հուշարձանները վկայություն են լեզվական նոր ո-

րակի, որ է միջին գրական հայերենը՝ գործառական-տեսա-

կային (ժանրային) բազմազանությամբ: Գրական լեզվի այդ 

որակը իր հիմքում ուներ հին գրականը (գրաբարը), սակայն 

դառնում է միասնական (նորմավորված) սկզբնական շրջա-

նի ամբողջության մեջ:  

Լեզվական հատկանիշներ են հնչյունական մակար-

դակում բաղաձայնների տարբերակված լինելը՝ ամենից ա-

ռաջ պայթականների ձայնեղություն-խլություն հակադրութ-

յամբ, ձևաբանական մակարդակում՝ սահմանական եղանա-

կի ձևերի, հոգնակի թվի կազմության տարբերությունը, բա-

ռապաշարի մակարդակում՝ նոր բառերի կազմության և 

գործածության, այլև փոխառությունների բնույթը:  

Առանձնապես այս ենթաշրջանում գրական նորմավո-

րումը միակերպ չի եղել՝ հատկապես վերը նշված հանգա-

մանքներով պայմանավորված: Դա, այսպես կոչված, տա-

րանջատ նորմավորում է, որն ավելի նկատելի է դառնում 

հետագայում: Նորմավորումը տարանջատ է, եթե նկատի 

ենք ունենում մի կողմից՝ Կիլիկիայում և հարակից շրջաննե-

րում, իսկ մյուս կողմից՝ բուն հայրենիքում (բնօրրանում) 

լեզվական (բարբառային, ընդհանուր խոսակցական, այլև 

գրաբար) տարբերակների կիրառության չափերը և ոլորտ-

ների ընդգրկումը:  

բ) Գրական նորմայի թուլացման և բարբառային աշխու-

ժացման ենթաշրջան (ԺԵ դ.): Որքան էլ նախորդ ենթաշրջանը 

ընդգրկում է ժամանակային մեծ հատված, այն չի հասնում 

լեզվի ընդհանուր նորմավորվածության, ավելին՝ հետագա-



170 

 

յում տեղի է ունենում որոշակի թուլացում և հաղորդակցա-

կան տարանջատում: 

Նկատի ունենալով արտալեզվական հանգամանքնե-

րը, այլև ժամանակի գրավոր խոսքում բարբառային իրո-

ղությունների առավել աշխուժացումը (հմմտ. այդ շրջանի 

բանաստեղծության, բժշկության, տպագիր գրքերի և այլն 

լեզուն)՝ ավելի իրական է նման ենթաշրջանի առանձնացու-

մը:  

Նախորդ ենթաշրջանում այսպես թե այնպես հաս-

տատված միջին գրական նորման խախտվում է, զարգաց-

ման ընդհանուր միտումը նկատելի է դեպի լեզվի աշխար-

հաբարացումը (իմա´ գրաբարի առավել թուլացում,լատինա-

բանության ազդեցության մեծացում և այլն), որ դեռևս հե-

ռու է նոր գրական լեզվի ամբողջացումից և ամրակայումից:  

Այս ենթաշրջանի լեզվական տարաբնույթ իրողութ-

յունները վերը նշված տիպի գրավոր հուշարձաններից բացի 

կան նաև ձեռագիր հիշատակարաններում, վիմական ար-

ձանագրություննեևրում՝ թե´ բառային, թե´ քերականական 

մակարդակում1:  

Գրական հուշարձանների (ձեռագիր, տպագիր և վի-

մագիր) լեզվի ըստ ամենայնի ուսումնասիրությունը, կար-

ծում ենք, ավելի կամրապնդի այս ենթաշրջանի առանձնաց-

ման իրական լինելը:  

                                                           

1 Հմմտ. Խաչիկյան Լ. Ս., ԺԵ դարի հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ, հհ. Ա-Գ, Ե., 

1955-1967: Մկրտչյան Է. Լ., ԱշԽարհաբարի տարրերը միջնադարի գրական 

հուշարձաններում, Ե., 1980, էջ 72-141: Բախչինյան Հ. Գ., Հայերեն ձեռագիր 

հիշատակարաններ, Ե., 1980: Ավագյան Ս., Վիմական արձանագրությունների 

հնչյունաբանություն (X – XIV դդ.), Ե., 1973: Նույնի՝ Վիմագրական պրպտումներ, 

Ե.,1986: Ջահուկյան Գ. Բ., Բարբառային երևույթներ ձեռագիր հիշատակարաններում, 

Ե., 1997, էջ 40-43:  



171 

 

գ) Գրական ընդհանուր նորմայի հաստատման փորձերի 

ենթաշրջան (ԺԶ դ. - ԺԷ դ. սկիզբ): Նախ՝ նկատենք, որ ըն-

դունված է նոր գրական հայերենի սկիզբը դնել ԺԷ դ., իբրև 

վաղ աշխարհաբարի ենթաշրջանի սկիզբ, թեև այն դիտում 

են նաև իբրև միջին գրական հայերենի ավարտ1: Նման երկ-

վությունը հնարավոր է պարզել գրական աղբյուրների լեզ-

վից քաղված ավելի հստակ հատկանիշների հիման վրա: Այս 

ենթաշրջանի ավարտը են դիտում ԺԷ դ. սկիզբը(10-20-ական 

թթ.):  

Ընդհանուր վիճակի լավագույն օրինակ է Թովմա Մե-

ծոփեցու երկերի լեզուն: Որքան էլ հեղինակը ձգտում է գրա-

բար շարադրանքի, առավել չափով նորություն են ժամանա-

կի աշխարհիկ մտածողությունը (գրաբարի մեջ), խոսակցա-

կան (եթե ոչ նաև բարբառային) ներթափանցումները, օ-

տար բառերի և պատմական անվանումների (տերմինների) 

գործածությունը:  

Այս ենթաշրջանի գեղարվեստական խոսքի նմուշներ 

են, օրինակ, Գրիգորիս Աղթամարցու տաղերը, Քուչակի հայ-

րենները, որոնք ներկայացնում են լեզվական մի այնպիսի 

վիճակ, որում կան և´ գրաբարի և «աշխարհաբարի» (միջին 

հայերենի), և ժամանակի խոսակցական-բարբառային տար-

րեր (հետագա կոնկրետ անվանումով՝ Վանի բարբառին): 

Եզրակացություններ: 

1. Հայերենի գրավոր շրջանի պատմությունը իր հիմ-

նական գծերով բաժանված է տարբեր շրջանների և են-

թաշրջանների, որ հիմնված է ըստ հնարավորին մատչելի 

գրական հուշարձանների տվյալների վրա:  

                                                           

1Հմմտ. Աղայան Է. Բ., Հայոց լեզվի պատմության հարցերը նորագույն ուսումնասիրու-

թյուններում, «Պատմա-բանասիրական հանդես», 1962, 1: Ջահուկյան Գ. Բ., Հայոց 

լեզվի պատմության փուլերը, Ե., 1964, նաև Մկրտչյան Է. Լ., նշվ. աշխ., էջ 11-15:  



172 

 

2.Ավանդաբար հայերենի պատմության միջին շրջա-

նը բաժանվում է երկու ենթաշրջանի, որն ընդունված է հա-

յերենագիտության մեջ, և որոշ նկատառումներով կարելի է 

համարել առարկելի: Այն հայտնի է որոշակի տարբերակնե-

րով՝ հին գրական (գրաբար), միջին գրական («կիլիկյան»), 

խոսակցական (բարբառային)՝ միջանկյալ առնչություննե-

րով հանդերձ:  

3.«Կիլիկյան միջին գրականը» այդ տարբերակներից 

մեկն է, որ համեմատելի է գրաբարի հետ՝ գրական նորմա-

վորվածության հատկանիշով, այլև համեմատվել նոր գրա-

կան հայերենի հետ՝ պետական լեզվի կարգավիճակ ունեցա-

ծի հաշվով:  

4. Միջին շրջանի շրջանից հայտնի և նոր, տարբեր 

ձևի և բնույթի գրավոր հուշարձանների լեզվի ավելի ման-

րամասն քննության հիման վրա առանձնացնում ենք, ինչ-

պես վերը ներկայացվեց, երեք ենթաշրջան:  

 

 

«КИЛИКИЙСКИЙ АРМЯНСКИЙ» - КАК ВАРИАНТ 

НОРМИРОВАНИЯ СРЕДНЕАРМЯНСКОГО 

ЛИТЕРАТУРНОГО ЯЗЫКА  

(Проблемы и решения ) 
 

Вазген Амбарцумян 

РЕЗЮМЕ 

История письменного периода армянского языка 

согдержит три отдельные периоды – древный, средний и 

новый, которые, в свою очередь, имеют подпериоды. В 

среднеармянском периоде традиционно выделяются два 

периода. Среднеармянский известен следующими ва-

риантами: древнеармянский литературный (грабар), 

разговорный (диалектный), среднеармянский литератыр-

ный («киликийский»). Тем самым мы предлагаем следую-



173 

 

щие подпериоды. а) литературный подпериод с необщим 

нормированием языка (XII-XIV вв.), б) подпериод ослаб-

ления литературной нормы и активизации диалектного 

варианта яаыка и в) подпериод стремления установить 

общелитературную норму языка (XVI в. - начало XVII в): 

 

«CILICIAN ARMENIAN» AS A VARIANT OF THE MIDDLE 

ARMENIAN LITERARY LANGUAGE  

(issus and solutions) 

 

Vazgen Hambardzumyan  

SUMMARY 

The history of the Armenian literary language is 

traditionally periodised in Old, Middle and Modern Armenian, 

which are also considered to comprise the respective 

subperiods. In the Middle Armenian period, we traditionally 

separate two subperiods. Middle Armenian involves several 

variants - Old literary language (“Grabar”), Middle literary 

language (“Cilician Armenian”), and spoken (dialect) 

language – with the respective interconnections. The “Cilisian 

Middle literary language” is one of those variants. Within 

Middle Armenian, there are three subperiods distinguished: a) 

subperiod non-common standard (XII-XIV cc.), b) subperiod 

of weakening of Standard and enlivening of Dialects (XIVc.), c) 

subperiod of experience of the general norm of language (XVI 

– beginning of XVII c.) confirmed. 

  

Վազգեն Համբարձումյան, բանասիրական գիտություն-

ների դոկտոր, պրոֆեսոր, ՀՊՄՀ Հայոց լեզվի և նրա դասա-

վանդման մեթոդիկայի ամբիոնի վարիչ: Գիտական հետաքրք-

րությունների շրջանակը` Ընդհանուր լեզվաբանության և նշա-

նագիտության հարցեր, hայերենի համեմատական և տիպաբա-

նական ուսումնասիրություն, hայերեն ստուգաբանություններ, 

hայոց լեզվի պատմություն, ժամանակակից հայերենի քերակա-



174 

 

նական կառուցվածքի ուսումնասիրություն, Հայ բառարանագ-

րության պատմություն, Հայերենի բարբառների ուսումնասի-

րություն, Լեզվի ոճաբանություն.  

 vazgengurgeni@mail.ru 

 

Вазген Амбарцумян, доктор фолологических наук, 

профессор. Заведующий кафедры армянского языка и 

методики его преподавания имени Арарата Гарибяна 

АГПУ. Круг научных интересов: Общие вопросы языко-

знания и семиотики, сравнительно-типологическое изу-

чение армянского языка, армянские этимологии, история 

армянского языка, изучение грамматического строя со-

временного армянского языка, история армянской лек-

сикографии, изучение армянских диалектов, языковая 

стилистика.  

vazgengurgeni@mail.ru 

 

Vazgen Hambardzumyan, Doctor of Philological 

Sciences, Professor.Head of the Chair ofof Armenian 

Language and its Teaching Methods after Ararat Gharibyan. 

Scope of Academic interests: General linguistics and 

semiotics questions, Comparative and typological study of 

Armenian, Armenian etymologies, History of the Armenian 

language, Study of the grammatical structure of modern 

Armenian, History of Armenian lexicography, Study of 

Armenian dialects, Language stylistics.  

vazgengurgeni@mail.ru 

  

mailto:vazgengurgeni@mail.ru
mailto:vazgengurgeni@mail.ru
mailto:vazgengurgeni@mail.ru


175 

 

Ավագ Հարությունյան 

ՄԱՏԹԵՈՍ ԵՊԻՍԿՈՊՈՍ ԻԶՄԻՐԼՅԱՆԸ ԿԻԼԻԿԻՈ 

ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ՊԱՏՄԱԲԱՆ 

Հիմնաբառեր՝ Մատթեոս եպիսկոպոս Իզմիրլյան, Ամենայն Հայոց 

կաթողիկոսություն, Կ․ Պոլսի Հայոց պատրիարքարան, Կիլիկիո 

կաթողիկոսություն, Մկրտիչ Քեֆսիզյան: 

 

Ключевые слова: епископ Матеос Измирлян, Католикос 

всех армян, К. Армянский Патриархат Константинополя, 

Католикосат Киликии, Мкртич Кефсизян. 

 

Key words: Bishop Mattheoс Izmirlуan, Catholicosate of All 

Armenians, Armenian Patriarchate of Constantinople, 

Catholicosate of Cilicia, Mkrtitch Kefsizyan. 

 

Ներածություն 

Մատթեոս եպիսկոպոս Իզմիրլյանը1 (ապագայի Մատ-

թեոս Բ. Ամենայն Հայոց կաթողիկոս) Հայաստանյայց Առա-

քելական սուրբ Եկեղեցու և մասնավորապես Կիլիկիո կաթո-

ղիկոսության մոռացության մատնված կամ քիչ հայտնի 

պատմաբաններից է։ Ի տարբերություն շատերի՝ նա խնդրո 

առարկա պատմությունը ներկայացնում և վերլուծում է որ-

պես ականատես, ինչն առավել վստահություն է ներշնչում։ 

Հատկապես, եթե հաշվի առնենք նրա զբաղեցրած վարչա-

դիվանական պաշտոնները։ Այսպես, 1870 թ․ նա դարձավ Կ. 

Պոլսի նորընտիր Մկրտիչ Խրիմյան Պատրիարքի մասնավոր 

քարտուղարը, ինչը ժամանակի հանգամանքից ելնելով` նաև 

                                                           

1  Մանրամասն տե΄ս «Մատթէոս Բ․ Իզմիրլեան․ Կաթողիկոս Ամենայն Հայոց»։ 

«Վաւերագրեր Հայ Եկեղեցու պատմութեան», գիրք Ը, Երևան, 2001։ 



176 

 

դիվանագիտական պաշտոն էր համարվում: Իսկ 1871թ. 

ընտրվեց Կ. Պոլսի Հայոց Ազգային Ժողովի երեսփոխան: Նա 

Ազգային Ժողովի ամենից գործունյա և բանուկ երեսփո-

խաններից էր: Միանգամայն օրինաչափ էր այն փաստը, որ 

1872 թ. ընտրվեց նոր Կրոնական ժողովի անդամ-ատենադ-

պիր: 

Հենց այդ տարիներին ծագեց վիճահարույց և հայ ազգի 

անդորրը խռովող ու երկար տասնամյակների ծավալման 

միտում ունեցող Սսի կաթողիկոսության այդքան չարչրկված 

և տարաբնույթ նպատակներով օգտագործվող խնդիրը: Կի-

լիկիո կաթողիկոս էր ընտրվել Ս. Էջմիածնում Մայր Աթոռին 

ուխտած և ձեռնադրված Մկրտիչ եպիսկոպոս Քեֆսիզյանը, 

նրա ընտրությունը Կ. Պոլսի Ազգային Ժողովը վավերացրել 

էր: Սակայն, Գևորգ Դ. կաթողիկոսը Կ. Պոլսի Հայոց Պատ-

րիարքին և Երեսփոխանական ժողովին ուղղված հանդիմա-

նության գրով հայտարարեց, թե Ս. Էջմիածնում օծված Ե-

պիսկոպոսն առանց իր արտոնության չի կարող Կիլիկիո կա-

թողիկոս դառնալ, իսկ Ազգային Ժողովն էլ իրավասու չէր 

նմանի ընտրությունը վավերացնելու: Այս խնդրի լուծման 

ուղիների փնտրտուքի նպատակով Ազգային Ժողովը 1872 թ. 

12 հոգանոց հանձնախումբ է ընտրում` խնդիրն ուսումնասի-

րելու և տեղեկագիր կազմելու համար: Այս հանձնախմբի 

անդամ էր Իզմիրլյանը: Ազգային Ժողովը 1874 թ. քննելով 

այդ տեղեկագրի մասին նախաքննիչ դիվանի զեկույցը՝ Իզ-

միրլյանի ելույթից հետո ընդունեց այն1։ 1878 թ. Մատթեոս 

եպիսկոպոսը նորաբաց Կրոնական ժողովի Բ. ատենապետ 

ընտրվեց, իսկ 1880 թ.՝ Կրոնական խորհրդի անդամ: 1881-

1886 թթ. նա անդամակցել է Երեսփոխանական ժողովում 

կազմված բոլոր հանձնախմբերին: 

                                                           

1 Տե΄ս «Արաքս», Ս. Պետերբուրգ, 1893, գիրք Ա., էջ 88: 



177 

 

Իզմիրլյանի նպատակը 

Աշխատանքի ստեղծման պատճառների ու հիմնավոր-

ման մասին պարզաբանում է տալիս գրքի անդրանիկ հրա-

տարակիչ «Փունջ»-ի խմբագիր Հ. Ալաճաճյանը: Նա ամե-

նայն ուշադրությամբ դիտարկելով Մկրտիչ Քեֆսիզյանի 

«փառասիրական ազգավնաս» ձգտումներն ու պահանջները, 

և «զառաջս առնուլ ապագայ վնասուց եւ չարեաց», ավելին` 

«ցաւօք նկատելով նորա անուղղայ գտնուիլն եւ օր քան զօր 

չափազանցելն ու յամառիլն», և նպատակ ունենալով ընթեր-

ցողներին «վաւերական տեղեկութիւն» հաղորդել Հայաստա-

նեայց Եկեղեցւոյ Հայրապետական իշխանության ծագման և 

պատմության վերաբերեալ» նյութեր է փնտրել: Սակայն, 

առկա հրատարակությունները («ցան եւ ցիր եւ անկապ ու 

անյարիր») ամենևին չէին բավարարում նրա պահանջները, 

նա այդ խնդրանքով դիմել է Մատթեոս եպիսկոպոսին: Վեր-

ջինս «անձնուիրաբար» ընդունելով առաջարկը` աշխատա-

սիրեց «Հայաստանեայց Եկեղեցւոյ Հայրապետութեան ամ-

բողջ պատմութիւնն` հին եւ նոր» («որոյ նմանը չգտնուիր 

ցարդ Ազգիս մէջ»): Այս աշխատասիրությունը 1879-1880 թթ. 

շուրջ մեկ տարի հրատարակվեց «Փունջ»-ի էջերում, ապա՝ 

առանձին գրքով:1 

Իսկ հրատարակչի նպատակն որքան ակնհայտ, նույն-

քան և ավելին` արդիական է նաև ներկայիս, որպեսզի «ոչ 

ոք յանդգնի այսուհետեւ ըստ հաճոյս խօսիլ Հայրապետա-

կան խնդրոց վրայ եւ յաջողիլ պատրել պարզամիտներն ի 

վնաս միութեան Հայաստանեայց Եկեղեցւոյ եւ Ազգին»: Իսկ 

ո՞րն է Իզմիրլյանի նպատակը: Այն նույնպես հստակ և ի-

                                                           

1 Տե΄ս Մ․ եպս․ Իզմիրլեան, Հայրապետութիւն Հայաստանեայց Առաքելական Սուրբ 

Եկեղեցւոյ եւ Աղթամար ու Սիս: Կ. Պոլիս, տպ. «Գէորգ Զարդարեան», 1881, ԺԳ+1288 

էջ: Օգտվել ենք մեր աշխատասիրած Բ․ հրատարակությունից, որ տպագրվել է Ս․ 

Էջմիածինում 2008 թ.։ Բոլոր մեջբերումներն այդ հրատարակությունից են։ 



178 

 

մաստալից է. «Ամենայն խնդիր, որ պատմութեան կը վերա-

բերի, պատմութեան վելուծմամբ կը պարզուի եւ կը լուծուի 

․․․ վասն միութեան Ազգիս եւ Առաքելական Սուրբ Եկեղեց-

ւոյս Հայաստանեայց»: Առարկայական և ճշմարիտ է Իզմիրլ-

յանի դիտողությունը. «Սսոյ խնդիրն առանց իւր ծագման 

պատմութիւնը սերտելու` ի զուր է զայն լուծել ճգնիլը, ի զուր 

է եւ վերջնական եզրակացութեան մը յանգելու համար եղած 

ջանքը»1: 

Աշխատության կառուցվածքը եւ խնդիրները 

Ահավասիկ, Իզմիրլյանը հիմնախնդիրը դիտարկել է ա-

մենայն մանրամասնությամբ, անաչառ ու անկողմնապահ, 

համալիր ձևով` աստվածաբանական, պատմագիտական, ի-

րավաբանական տեսանկյուններից: Օգտագործելով տա-

րաբնույթ և բազմաթիվ սկզբնաղբյուրներ` տեսակետները 

ներկայացնում է բավական հիմնավոր, փաստարկված, հա-

մոզիչ: Ավելին, նրա համար առաջնային ու կարևորագույն 

նշանակություն ունի խնդրի ազգային-քաղաքական և եկե-

ղեցական կողմը. միևնույն քաղաքական նպատակը հե-

տապնդող մեկ-միասնական Հայ Ազգը պարտ է և պետք է ու-

նենա մեկ-միասնական Եկեղեցի, որի գլուխն ու ղեկը անվե-

րապահ ու անպայման պետք է մեկը լինի՝ Ս. Էջմիածինն իր 

Ընդհանրական Կաթողիկոսով: 

Աշխատությունը բաղկացած է երեք մասից՝ ութ գլուխ-

ներով։ Քննարկվող թեմային վերաբերում են հատկապես 1-

ին, 3-րդ, 5-րդ, 6-րդ, 8-րդ գլուխները։ Իզմիրլյանը ներկայաց-

նում է Ամենայն Հայոց Հայրապետության և Կիլիկիո կաթո-

ղիկոսությունների պատմությունը, տալով յուրաքանչյուրի 

«առանձինն ունեցած իրաւասութեան սահմանը, պաշտօնն 

ու պարտաւորութիւնը», ակնկալելով խնդրի «մի անգամ եւ 

                                                           

1 Մ․ եպս․ Իզմիրլեան, նշվ․ աշխ․, էջ 21։ 



179 

 

ընդմիշտ լուծումն»: Ներկայացնելով Հայոց Ընդհանրական 

Հայրապետի իրավասության խնդիրը` իրավացի կերպով 

հարցադրում է կատարում և ինքն էլ դիպուկ պատասխա-

նում. «Կարելի՞ է ըսել, որ միեւնոյն Հայաստանեայց Եկեղե-

ցին մէկէ աւելի Հայրապետ կրնայ ունենալ, կաթողիկոս 

կրնայ ունենալ: Այս հարցման պատասխանը` երկու անգամ 

երկու չորս կընէի թուական ճշդութեան պէս` ՈՉ է»1: Վերլու-

ծելով ու հիմնավորելով Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսների ի-

րավաբանորեն հաստատված պատմական անդրդվելի գե-

րագահությունն ու առաջնությունն` միաժամանակ հանգա-

մանալից ներկայացնում է նրանց պաշտոնը, պարտավո-

րությունները, կետ առ կետ թվարկում անժխտելի իրա-

վունքները: 

Իզմիրլյանի համար խնդրի համապարփակ պատկերաց-

ման առումով հետաքրքրություն է ներկայացնում Հայրապե-

տական Աթոռի կամ Հայրապետանիստ Մայր Եկեղեցու 

գտնվելու վայրերի տեղափոխման պատճառների ուսումնա-

սիրությունը, քանզի դրանով կլուծվի նաև «Սսոյ վանահայր 

վիճակաւորութեանց ծագման խնդիրը»: Ինչ վերաբերում է 

Հայրապետական Աթոռի տեղափոխության պատճառներին, 

ապա նա դրանք միանշանակ համարում է քաղաքական. «Ա-

սի ապացուցեալ ճշմարտութիւն մ’է, որոյ վկայն է Հայ Ազգին 

եւ Եկեղեցւոյ բազմադարեան կենաց պատմութիւնը... Հա-

յաստանեայց Ս. Եկեղեցւոյ սեփհական Հայրապետարանը 

կամ Հայրապետական Աթոռը Ս. Էջմիածնի Մայր Եկեղեցին 

է, ուրիշ ուր տեղ որ նստան մեր Հայրապետք` առ ժամանա-

կեայ էր իբրեւ պանդխտութիւն, որոյ տեղի տուած են քաղա-

քական կացութիւն եւ վիճակ ազգին մերոյ»2:  

                                                           

1 Մ․ եպս․ Իզմիրլեան, նշվ․ աշխ․, էջ 50։ 
2 Անդ, էջ 87։ 



180 

 

Բնականաբար, նրա համակ ուշադրությանն և հատուկ 

ուսումնասիրությանն է արժանացել 1441թ. Հայրապետա-

կան Աթոռի Ս. Էջմիածին վերադարձի պատմությունը, ար-

ժեքավորումը ու պատշաճ գնահատումը: Մատենագրության 

հաղորդած հարուստ տեղեկությունների համադրմամբ նա 

շարադրում է այսպես կոչված «անուանական կաթողիկոսաց 

աթոռատեղեաց ծագումն եւ վերջանալն», որոնցից իր ժա-

մանակ տակավին շարունակում էին գործել ընդամենը եր-

կուսը` Աղթամարն ու Սիսը: Նա անհրաժեշտ ծավալով շա-

րադրում է Սսի կաթողիկոսության պատմությունը` հասկա-

նալիորեն ծանրանալով 19-րդ դարի վիճահարույց խնդիրնե-

րի ներկայացման ու գնահատման վրա: 

Առանձին գլուխներով նա վերլուծում է Ամենայն Հայոց 

Հայրապետության հանդեպ Սսի պարտավորությունները, 

վերջինիս կաթողիկոսների ընտրության, վավերացման և 

պաշտոնավարման պարագաները և լայնորեն օգտագործում 

Ազգային Ընդհանուր ժողովի նիստերի ատենագրություննե-

րը: Այս հույժ կարևոր հարցում նրա եզրակացությունը 

միանշանակ հստակ ու պարզորոշ է. «ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ 

ՀԱՅՐԱՊԵՏՈՒԹԵԱՆ ԱՌԱՋ Աղթամարայ եւ Սսոյ վանահայր վի-

ճակաւորք` ոչ այլ ինչ են, բայց եթէ Եպիսկոպոս ձեռնադրելու 

եւ միւռոն օրհնելու արտօնութեամբ թեմական գլխաւոր ա-

ռաջնորդներ»1: Իսկ որպես իր գնահատականի լրացուցիչ 

հիմնավորում նա մանրամասն ներկայացնում է Ազգային 

Ընդհանուր ժողովի 1870 թ. նիստերում հնչած տեսակետնե-

րը, որոշումներն ու բանաձևերն, որոնք միաձայն հանգում 

էին հետևյալին. «Հայաստանեայց Առաքելական Ս. Եկեղե-

ցու Հայրապետութեան Առաքելական Մայր Աթոռը Ս. Էջ-

միածինն է, եւ անդ բազմողը միայն Ամենայն Հայոց Առաքե-

                                                           

1 Անդ, էջ 219։ 



181 

 

լայաջորդ Հայրապետն եւ Ծայրագոյն Պատրիարք Կաթողի-

կոսն է»: Ազգային ժողովի այս որոշման ուժի հիման վրա Իզ-

միրլյանն Աղթամարի և Սսի կաթողիկոսներին անվանում է․ 

«Վանահայր վիճակաւոր, մասնաւոր կաթողիկոս, կաթողի-

կոս վանահայր, թեմական կաթողիկոս, ինքնընտիր կաթողի-

կոս»: 

Իզմիրլյանը խիստ քննադատում է Մկրտիչ Քեֆսիզյա-

նին և հանգում ճշմարտացի եզրակացության. «Թուրքիոյ 

Հայոց ներքին վարչական միութեան քակտումն է, զոր կը 

պահանջէ Տ. Մկրտիչ Սրբազան: Ամենայն Հայոց Հայրապե-

տական իշխանութեան անբաժանելի միութեան քակտումն է, 

զոր կը պահանջէ նա: Կիլիկիոյ աւերումն ու Սսոյ Վանուց 

կործանումն է, զոր կը պահանջէ նա: Կը պահանջէ անդա-

դար, ինչպէս տեսանք, իւր պաշտօնավարութեան թուակա-

նէն, եւ ցարդ ոչ միայն անսաստելով Ազգային եւ Եկեղեցա-

կան օրինաւոր իշխանութեան, այլեւ ապստամբելով իսկ 

ընդդէմ Ազգին` ոչ նուազ դատապարտելի միջոցներով ամեն 

ճիգ եւ ջանք կը թափէ իրականացնելու համար իւր ազգավ-

նաս խորհուրդը»1: Նույն տրամաբանության համապատկե-

րում է անհրաժեշտ դիտարկել և ընդունել նրա փաստարկը. 

«Մեր Եկեղեցւոյ մէջ ոչ հակաթոռ եւ ոչ անկախ կաթողիկոս 

չկայ, զի այն է հակաթոռ, որ Ս. Էջմիածնի Ամենայն Հայոց 

Կաթողիկոսութեան դէմ եւ հակառակ` ինքզինք Ամենայն Հա-

յոց Կաթողիկոս եւ Ծայրագոյն Պատրիարք հռչակելու կամ 

ներկայացնելու կը յանդգնի, իսկ ապստամբ կըլլայ եւ ոչ հա-

կաթոռ այն կաթողիկոսն կամ Եպիսկոպոսն, որ Ազգային Ե-

կեղեցւոյ միութեան եւ ամբողջութեան դէմ կելլէ եւ կը գործէ: ... 

                                                           

1 Անդ, էջ 346։ 



182 

 

Անկարելի է, որ Սսոյ եւ Աղթամարայ կաթողիկոսներն ան-

կախ ըլլան»1: 

Աշխատության աղբյուրները 

Իզմիրլյանն աշխատասիրության մեջ բոլոր աղբյուրնե-

րը նշում է բուն շարադրանքում, սակայն գերազանցապես 

առանց դրանց տպագրության վայրն ու թվականը նշելու, 

ինչպես ընդունված էր ժամանակին: Ճշգրտել ենք բոլոր 

սկզբնաղբյուրների հիմքերը: Այսպես, մեր հաշվարկով նա 

օգտագործել է 29 պատմագրական աղբյուր՝ Կորյունից 

սկսյալ մինչև Եսայի Հասան-Ջալալյան։ Աշխատանքի դրվա-

տելի կողմերից է ձեռագիր աղբյուրների գիտական շրջա-

նառության մեջ ներառումը2։ Այդ պարագան հատկապես 

վերաբերում է նաև Կ․ Պոլսի Հայոց պատրիարքարանում 

պահպանվող պաշտոնական վավերագրերին, որոնց մի 

մասն անտիպ ու անհասանելի են մնացել3։ Դրանով նրա աշ-

խատանքը յուրահատուկ սկզբնաղբյուրային բնույթ է ստա-

նում։ Կարևոր հատված է կազմում պարբերականների խում-

                                                           

1 Անդ, էջ 354։ 
2 Օրինակ տե΄ս Եփրեմ, Պատմութիւն կաթողիկոսաց : Խորհրդածութիւնն ինն դասուց 

աստիճանաց Եկեղեցւոյ: «Խորհրդատետր Սրբազան Պատարագի ըստ 

արարողութեան Եկեղեցեացս Հայաստանեայց»։ Ի Մաշտոցն ի ձեռնադրութեան 

Կաթողիկոսի: Մաշտոցն Եպիսկոպոսական ձեռնադրութեան: Թուղթ Վանականաց 

Վանից Արմաշու: 
3 Օրինակ տե΄ս Ատենագրութիւնք Ազգային Ժողովոյ: 25 օգոստոս 1860-23 յունուար 

1870, անտիպ: Խառն ժողովոյ 1867-1868 նիստերու արձանագրութիւններ։ 

Համարատուութիւն Ազգային Կեդրոնական Վարչութեան 1872-1873 ամի։ Տեղեկագիր 

ի վերայ կաթողիկոսական խնդրոյ առ Ազգային Ընդհանուր ժողով Կեդրոնական 

Վարչութեան Հայոց ի Տաճկաստան ի դիմաց կաթողիկոսական յանձնաժողովոյ։ 

Տեղեկագիր համարատուութեան Քաղաքական ժողովոյ 1871-1872 ամի։ 



183 

 

բը1: Ոչ պակաս նշանակություն ունի օգտագործված ազգա-

յին-եկեղեցական տպագիր սկզբնաղբյուրների խումբը2։ 

Անշուշտ, Իզմիրլյանի համար օգտակար է եղել նաև 

պատմագիտական աշխատությունների օգտագործման 

հանգամանքը3 ։ Այսուհանդերձ, նրա համար առաջնային 

նշանակություն ունեին գերազանցապես պատրիարքարանի 

դիվանական վավերաթղթերը։ 

Եզրակացություն 

Իզմիրլյանը գրքում սկզբից մինչև վերջ ազգային-եկեղե-

ցական պատմական աղբյուրների, Ազգային Ժողովի ատե-

նագրությունների, Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսների ու Կ. 

Պոլսի Պատրիարքների, ինչպես նաև այլ եկեղեցական գոր-

ծիչների պաշտոնական գրություններով լիարժեքորեն կա-

տարում է ստանձնած պարտականությունը` հմտալից, հան-

գամանալից և վավերական կերպով մեկ անգամ ևս ապա-

ցուցելով Ս. Էջմիածնի Մայր Աթոռի ու նրա Գահակալի գե-

րագահ ազգային-եկեղեցական իրավունքները, այդ ամենը 

հակիրճ ու հստակ, բայց ոչ հավակնոտ ներկայացնելով որ-

պես անբեկանելի ճշմարտություն: 

                                                           

1 Օրինակ տե΄ս «Արարատ», Ս. Էջմիածին, 1871: «Ծիլն Աւարայրի», Կ. Պօլիս, 1867: 

«Կռունկ Հայոց Աշխարհի», Տփխիս, 1863: «Մասիս», Կ. Պոլիս, 1868։ «Մեղու 

Հայաստանի», Տփխիս, 1866։ 
2  «Ազգային Սահմանադրութիւն»: Կ. Պոլիս, 1863: Կարգադրութիւն յաղագս 

կառավարութեան գործոց Լուսաւորչական Հայոց Եկեղեցւոյ ի Ռուսաստան: 

Էջմիածին, 1836: Համարատւութիւն Քաղաքական ժողովոյ 1870-1872: Կ. Պոլիս, 1873: 
3  Օրինակ տե΄ս Վ․ Ըստկարեան, Եկեղեցական պատմութիւն, Վիեննա, 1872։ Ն․ 

Ճնտոյեան, Առձեռն ընդհանուր ժամանակագրութիւն հին եւ նոր տէրութեանց, 

Վենետիկ, 1880։ Ս․ Մանդինեան, Համառօտ եկեղեցական պատմութիւն նոր ուխտի, 

Վաղարշապատ, 1870։ Մ․ Չամչեանց, Պատմութիւն Հայոց, հտ․ Գ․, Վենետիկ, 1786։ Ա․ 

Պէրպէրեան, Պատմութիւն Հայոց, Կ․ Պոլիս, 1871։ Հ. Իգնատիոս վրդ․ Փափազեան, 

Պատմութիւն եկեղեցական, Վենետիկ, 1848։ 



184 

 

Ամփոփելով, ներկայացնենք Մատթեոս Եպիսկոպոս Իզ-

միրլյանի վերջնական եզրակացությունը. «Թէ Ս. Էջմիածնի 

Գերագահ Աթոռոյ Հայրապետաց իշխանութիւնն ու իրաւասու-

թիւնը` ըստ սահմանելոյ Եկեղեցական կանոնաց, ընդհանրա-

կան է, եւ կը տարածուի համայն հայոց եւ Հայկական Ս. Եկե-

ղեցւոյ անխտիր ամեն կարգի եւ աստիճանի պաշտօնէից 

վրայ, որք պարտին հպատակ մնալ եւ հնազանդ ամենայն 

կանոնական հրամանաց նոցա: ... Աղթամարայ եւ Սսոյ կա-

թողիկոսութիւններն` ցորչափ ժամանակ տեւեն շարունակել, 

պէտք է առ Հայրապետութիւնն Ամենայն Հայոց հոգեւոր 

հնազանդութեան պայմանաւ Կ. Պօլսոյ Հայրապետական Փո-

խանորդ Պատրիարքական իշխանութեան ենթարկեալ մնան` 

յանվթար պահպանութիւն միութեան եւ ամբողջութեան Ազ-

գիս եւ ի շինութիւն բազմադարեան նահատակ»1: 

Անտարակույս, Մատթեոս եպիսկոպոս Իզմիրլյանի աշ-

խատությունը ժամանակի հեռավորությունից ունի ոչ միայն 

պատմագիտական, այլև արդեն կարևոր աղբյուրագիտա-

կան նշանակություն։ Այն օգտակար կլինի ժամանակաշրջա-

նի ազգային-քաղաքական ու եկեղեցական պատմության 

համալիր իմացության և հետագա ուսումնասիրության ա-

ռումով։ 

 

 

МАТЕОС ЕПИСКОП ИЗМИРЛЯН - ИСТОРИК 

КИЛИКИЙСКОГО КАТОЛИКОСАТА 
 

Аваг Арутюнян 

РЕЗЮМЕ 

                                                           

1 Մ․ եպս․ Իզմիրլեան, նշվ․ աշխ․, էջ 405-406։ 



185 

 

Епископ Матеос Измирлян - один из малоизвестных 

историков Армянской Апостольской церкви, в частности 

католикосата Киликийского. В отличие от многих, он 

представляет и анализирует историю как очевидец. 

Он рассматривал проблему подробно, объективно, 

комплексно с теологической, исторической и правовой 

точек зрения. Используя множество источников, он изла-

гает свои взгляды обоснованно, аргументированно и убе-

дительно. 

Для него национально-политический и церковный ас-

пект проблемы имеет первостепенное и важнейшее зна-

чение. Его работа имеет не только историографическое, 

но и важное источниковедческое значение. Будет по-

лезно в плане всестороннего познания и дальнейшего 

изучения национально-политической и церковной ис-

тории того периода. 

 
 

MATTHEOS BISHOP IZMIRLYAN - THE HISTORIAN OF 

CATHOLICOSATE OF CILIKIA 
 

Avag Harutyunyan, 

SUMMARY 

Bishop Mattheos Izmirlyan is one of the lesser-known 

historians of the Armenian Apostolic Church, and particularly 

of the Catholicosate of Cilicia. Unlike many, he presents and 

analyzes history as an eyewitness. 

He considered the problem in a detailed, objective, 

complex manner from theological, historical, legal 

perspectives. Using many sources, he presents his views in a 

well-grounded, well-argued, and convincing manner. 

For him, the national-political and church aspect of the 

problem is of primary and most important importance. His 

work has not only historiographical, but also important 

sourceological significance. It will be useful in terms of 



186 

 

comprehensive knowledge and further study of the national-

political and church history of the period. 

 

Ավագ Հարությունյան, պատմական գիտությունների թեկ-

նածու: Հայաստանի ազգային արխիվի Կինոֆոտոֆոնո փաս-

տաթղթերի մասնաճյուղի վարիչ: Գիտական հետաքրքրութիւննե-

րի շրջանակը` հայ ժողովրդի նոր և նորագույն շրջանի պատ-

մություն:  

avag.harutyunyan@yandex.ru 

 

Аваг Арутюнян, кандидат исторических наук, за-

ведующий филиала кино-фото-фоно документов Нацио-

нального архива Армении. Круг научных интересов:-

новый и новейшый периоды истории армянского народа, 

avag.harutyunyan@yandex.ru 

 

Avag Harutyunyan, Doctor of History, head of 

Department of cinema-photo-phono documents of National 

archive of Armenia.Research fellow at new era history of 

Armenian people.  

avag.harutyunyan@yandex.ru 

 

 

  

mailto:avag.harutyunyan@yandex.ru
mailto:avag.harutyunyan@yandex.ru
mailto:avag.harutyunyan@yandex.ru


187 

 

Ավետիս Հարությունյան 

Արշակ Բալյան 

Ինգա Խուրշուդյան 

ՄԵԾ ՐԱԲՈՒՆԱՊԵՏ ԹՈՎՄԱ ՄԵԾՈՓԵՑՈՒ 

«ՅԻՇԱՏԱԿԱՐԱՆ»-Ը ՈՐՊԵՍ ԿԻԼԻԿԻՈ 

ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ ՍԿԶԲՆԱՂԲՅՈՒՐ 

Հիմնաբառեր՝ Թովմա Մեծոփեցի, «Յիշատակարան», Հովհաննես 

Հերմոնացի, Էջմիածնի 1441 թ. ազգային ժողով, Գրիգոր Մուսաբեկյանց, 

Կիրակոս Վիրապեցի: 

Ключевые слова: Товма Метсопеци, "Мемориал", Ованнес 

Гермонаци, Эчмиадзинский Национальное собрание 1441г. , 

Григор Мусабекянц, Киркос Вирапеци. 

 

Keywords: Tovma Metsopetsi, "Memorial", Hovhannes 

Hermonatsi, Etchmiadzin national assembly 1441, Grigor 

Musabekyants, Kirakos Virapetsi. 

 

ԺԵ․ դ. ոչ միայն չնշանավորվեց Ե․, կամ Ժ․ դարերին հա-

մարժեք պատմագրական երկերով, այլև չհամապատասխա-

նեց պատմագրություն հասկացության դասական պատկե-

րացումներին: Բանն այն է, որ ԺԴ․ և ԺԵ․ դդ. հայ և հարևան 

ժողովուրդների պատմական իրադարձություններն արձա-

նագրվել են մանր ժամանակագրությունների, հիշատակա-

րանների ու վիմական արձանագրությունների տեսքով:  

Հիշատակարանների` որպես պատմական սկզբնաղբ-

յուրների նշանակությունը շատ ավելի մեծ է հատկապես 

ԺԴ․-ԺԵ․ դդ. Հայաստանի և Մերձավոր Արևելքի երկրների 

միջնադարի ընկերային-քաղաքական, տնտեսական և հոգ-

ևոր-մշակութային պատմության ուսումնասիրման առումով, 

երբ հայ պատմագրությունն ունեցավ համեմատաբար հա-



188 

 

մեստ դրսևորումներ: Մասնավորապես հիշատակարանները 

հարուստ փաստագրական նյութ են պարունակում Հայաս-

տանի տարբեր շրջանների դրության, տնտեսության, հար-

կերի, կոտորածների, գերեվարությունների, քաղաքների, 

գյուղերի, տեղանունների, ավատատիրական-իշխանական 

տների, եկեղեցական կալվածատիրութան, ընկերային կեղե-

քումների, գրչության կենտրոնների, վարդապետարանների, 

զանգվածային արտագաղթերի, գաղթավայրերի և այլ հար-

ցերի վերաբերյալ:  

Մովսես Արծկեցու «Տարեգրութեան», Գրիգոր Ծերենց Խ-

լաթեցու «Յիշատակարան աղէտից» աշխատության, Սամո-

ւել Անեցու «Ժամանակագրութեան» շարունակող Ստեփա-

նոս եպիսկոպոսի «Տարեգրութեան», ԺԳ․ դ. Անանուն տա-

րեգրի «Ժամանակագրութեան», Հեթում Բ․ թագավորի «Տա-

րեգրութեան», Անանուն Սեբաստացու «Տարեգրութեան», 

ինչպես նաև մանր ժամանակագրությունների կողքին իր 

կարևորությամբ առանձնանում են ԺԵ․ դարի մեկնիչ, հայ 

նշանավոր պատմիչ, բանասեր, մանկավարժ, գրիչ, մշակու-

թային և հասարակական գործիչ Թովմա Մեծոփեցին և իր «-

Յիշատակարան»-ը, մատենագիր, որն ապրել է հախուռն գի-

տական կյանքով, իրեն նվիրել հարազատ ժողովրդին ու Ե-

կեղեցուն: Նա մեծ դեր է խաղացել աշակերտներ պատրաս-

տելու, հայ դպրոցի համար դասագրքեր ու ձեռնարկներ 

ստեղծելու, ձեռագրերի հավաքման, նորոգման, խմբագր-

ման, լրացման, ընդօրինակման և փրկության գործում: 

Նրա գրչին են պատկանում շուրջ երեք տասնյակ գոր-

ծեր1, որոնցից նրա պատմագիտական երկերը դեռևս հեղի-

նակի կենդանության օրոք արժանացել են ժամանակակից-

                                                           

1 Տե՛ս Ա. Մաթևոսյան, Գրիգոր Տաթևացին և Մեծոփավանքի դպրոցի հիմնադրումը, 

ՊԲՀ , 1969, հ․ 2 (45), էջ 154: 



189 

 

ների գնահատականին և կարևոր հետք են թողել միջնադա-

րագիտության բնագավառում: 

Թովմա Մեծոփեցու պատմագիտական ժառանգության 

ամենակարևոր և հազվագյուտ երկերից է՝ «Պատմութիւն 

Լանկ Թամուրայ և յաջորդաց իւրոյ» երկը (սկսել է 1430-ա-

կան թվականներից և ավարտել 1440 թ.), որն ընդգրկում է 

Հայոց պատմության 1386-1440 թթ. իրադարձություններն ու 

անցքերը: 

«Պատմութեան» անմիջական շարունակումը` «Յիշատա-

կարան» փոքր ծավալի երկն է, որը մշտապես գրավել է ու-

սումնասիրողների ուշադրությունը: «Յիշատարական»-ն ի-

րավամբ համարվել է «Պատմութեան» շարունակությունը, 

ուստի ինչպես Արշակ Մադոյանն է նկատում, ժամանակին 

ճիշտ էր դրանց համատեղ հրատարակումը1, քանի որ ուշ 

միջնադարում արդեն միասնական ձևով են ընկալվել Մեծո-

փեցու այս գործերը. «Թովմաս Մեծոփեցի, աշակերտ սրբոյն 

Գրիգորի Տաթեւացւոյն․ Բ․ հատոր պատմութիւն, Ա․ Վասն 

Թամուր Կաղին եւ չար[ե]աց նորին, եւ միւսն վասն նորոգու-

թեանն կաթողիկոսութեանն սուրբ Էջմիածնի»2: 

Այդ է պատճառը, որ երբ 1860 թ. Թիֆլիսի Ներսիսյան 

դպրոցի երբեմնի վերատեսուչ Կարապետ վրդ. Շահնազար-

յանը Փարիզում հրատարակում էր Մեծոփեցու «Պատմու-

թիւն Լենկ Թեմուրայ» աշխատությունը, նա կարևոր և ճիշտ 

էր համարում վերջինիս հետ հրատարակել նաև «Յիշատա-

կարան»-ը: 

Թովմա Մեծոփեցու երկը նվիրված է 1441 թ. կաթողիկո-

սության վերադարձին ս. Էջմիածին․ ազգաշահ գործ, որի 

                                                           

1 Տե՛ս Թովմա Մեծոփեցի, Պատմագրական երկեր, թարգմանությունը, առաջաբանը և 

ծանոթագրությունները Ա. Մադոյանի, Երևան, 2003, էջ Է․: 
2 Հ. Անասյան, Հայկական մատենագիտություն, հատ. Ա, Երևան, 1959, էջ LV: 



190 

 

անմիջական նախաձեռնողներից էր հենց երկի հեղինակը: 

Նա շատ լավ էր հասկանում, որ Կիլիկիայի թագավորության 

անկումից հետո անկախության ճանապարհի առաջին քայ-

լերից մեկը կարող էր հանդիսանալ կաթողիկոսական Աթո-

ռի վերահաստատումը ս. Էջմիածնում, որը կունենար հա-

մազգային խոշոր նշանակություն և, որի համար ժամանա-

կին մտահոգ էր Թովմա Մեծոփեցու ուսուցիչ մեծահռչակ Գ-

րիգոր Տաթևացին: Թովմա Մեծոփեցին Հովհաննես Հերմո-

նացու և այլոց հետ կազմակերպել է Էջմիածնի 1441 թ. ազ-

գային ժողովը՝ մեծ ավանդ ներդնելով Հայոց կաթողիկո-

սության՝ վերստին Էջմիածնում հաստատվելու գործում և 

մինչև 1443 թ. մնացել է այնտեղ ու օգնել նորընտիր կաթո-

ղիկոսին: 

Պատմաքաղաքական դեպքերի բերումով 484 թվակա-

նից ի վեր Հայոց կաթողիկոսությունը թողնում է իր նախնա-

կան աթոռանիստ Վաղարշապատը և տեղից-տեղ դեգերելով, 

1105 թ. հաստատվում է Կիլիկիայում, որտեղ այն շուրջ 270 

տարի կարողանում է պահպանել հոգևոր-եկեղեցական 

բարձրագույն իշխանության իր դերակատարումը: Սակայն 

1375 թ. Կիլիկյան հայկական պետության անկումից հետո Ս-

սի Հայոց կաթողիկոսությունը կորցնում է իր քաղաքական 

հենարանը, իսկ կաթոլիկ եկեղեցու ունիթորական ոտնձ-

գությունների դեմ մղած դարավոր պայքարի և Կիլիկիայում 

հայ բնակչության թվաքանակի հետզհետե նոսրացման 

պատճառներով քայքայվում է նաև տնտեսապես:  

Առավել ծանր էր վիճակը հոգևոր-մշակույթային կյան-

քում: Դրությունն ավելի վատթարացավ 1426 թ. հետո, երբ 

կիլիկյան վերջին հայ իշխանավոր Կոնստանդին Սսեցին, 

չկարողանալով դիմակայել Եգիպտոսի Մուզաֆար սուլթա-

նին, լքեց Սիսը և բազմահազար կիլիկիահայերի հետ ա-

պաստան գտավ Կիպրոսում: Քաղաքական և տնտեսական 



191 

 

այդպիսի աննպաստ պայմաններում Կիլիկիայում մնացած 

Հայոց կաթողիկոսությունն աստիճանաբար ավելի ու ավելի 

անզոր է դառնում օտար երկրներում հաստատված հայկա-

կան գաղթավայրերի հետ մշտական մշակութային կապերի 

պահպանումը, ուսումնական կենտրոնների ստեղծումը և 

հայրենիքից տարասփյուռ զանգվածներին ազգային ավան-

դույթներով շաղկապելը: Մեկուսանալով Կիլիկիայում՝ այն 

ամբողջությամբ կտրվել էր բուն Հայրենիքից նրա տեղաբ-

նիկ ժողովրդից, կորցրել քաղաքական ու կրոնական երբեմ-

նի կենտրոնի՝ հույժ կարևոր նշանակությունը: Նկատի ունե-

նալով այդ կարևոր հանգամանքները՝ հայ հասարակական-

քաղաքական, կրոնա-եկեղեցական ու մշակույթի առաջա-

դեմ գործիչները դեռևս ԺԳ․ դ. վերջից ցանկանում էին Հա-

յոց կաթողիկոսությունը տեղափոխել քաղաքականապես ու 

տնտեսապես ապահով վայր: Աթոռի տեղափոխությունը, 

բացի եկեղեցական հիմնավորումներից ուներ նաև ազգա-

հավաք նշանակություն1: 

 Սակայն, կաթողիկոսական աթոռի տեղափոխման ուղ-

ղությամբ որոշակի քայլեր ձեռնարկվեցին միայն ԺԵ․ դ. ա-

ռաջին կեսին, երբ կարա-կոյունլու Ջհանշահի (1437-1467 

թթ.) տիրապետության օրոք համեմատաբար խաղաղութ-

յուն հաստատվեց երկրի կենտրոնում` Այրարատում2:  

Հայ աշխարհիկ ու հոգևոր գործիչները միջոցներ ձեռ-

նարկեցին Հայոց կաթողիկոսությունը վերահաստատելու իր 

նախնական վայրում` Վաղարշապատում: Ապագա կաթողի-

                                                           

1 Տե՛ս Թովմա Մեծոփեցի, Յիշատակարան, հրատարակութեան պատրաստեց՝ տէր 

Արարատ քահանայ Պօղոսեանը, Ս. Էջմիածին, 2007, էջ 6: 
2 Կաթողիկոսական աթոռի տեղափոխության մասին ավելի մանրամասն տե՛ս Մ․ վրդ․ 

Ամիրյան, Ամենայն Հայոց կաթողիկոսական աթոռը և նրա տեղափոխությունները, 

հրատարակության պատրաստեց Ախթալայի Սուրբ Աստվածածին վանքի 

վանահայր Տ. Հեթում քահանա Թարվերդյանը, Երևան, 2022, էջ 207-213: 



192 

 

կոսանիստը տնտեսապես ամրապնդելու նպատակով` Սյուն-

յաց իշխան Ռուստամ Օրբելյանը 1431 թ. վաճառքի անվան 

տակ Էջմիածնի վանքին՝ Գրիգոր եպս. Արտազեցու անունով 

նվիրում է յոթ խոշոր գյուղեր (Վաղարշապատ, Օշական, 

Բաթռինջ, Աղավնատուն, Նորագավիթ, Թղենիս և Մուղնի): 

Ստանալով Ջհանշահի հավանությունը և Երևանի ամիրա 

Յաղուբ-բեկի աջակցությունը, Հովհաննես Հերմոնեցին և 

Թովմա Մեծոփեցին 1439 թ. սկսում են նախապատրաստել 

Վաղարշապատի ժողովը: Նրանք նամակներ են հղում և 

կազմակերպչական գործունեության արդյունքում ստանում 

հայ հոգևոր ու աշխարհիկ խոշոր գործիչների հավանությու-

նը: Ստացվում է նաև Կիլիկիայի չորս թեմակալ եպիսկոպոս-

ների գրավոր համաձայնությունը: 

 Այդ ընթացքում՝ 1440 թ. վերջին Սսի կաթողիկոսարա-

նից անհետանում է Գրիգոր Լուսավորչի Աջը, որով հեշտա-

նում է կաթողիկոսական աթոռի տեղափոխության հարցը1: 

Ամենայն հավանականությամբ Աջի անհետացումը պետք է 

վերագրել այն չորս եպիսկոպոսներին, որոնք աթոռի փո-

խադրության հարցում համաձայնության էին եկել Թովմա 

Մեծոփեցու և Հովհաննես Հերմոնեցու հետ: 

1441 թ. սկզբին Հովհաննես Հերմոնեցին շրջաբերական-

ներ է հղում հոգևոր-եկեղեցական, հասարակական-քաղա-

քական ու մշակույթի նշանավոր գործիչներին։ Վերջիններս 

հրավիրվում էին մասնակցելու Էջմիածնում կայանալիք ժո-

ղովին, որը նշանակված էր 1441 թ. ապրիլի 16-ից՝ Զատիկից 

հետո: Մայիսի սկզբին մասնակիցները հավաքվում են Եր-

ևանում և մեծ շուքով մեկնում Վաղարշապատ:  

                                                           

1 Հայաստանյայց Առաքելական սուրբ Եկեղեցու ավանդական կանոնադրությամբ 

կաթողիկոսարանում պարտադիր է Գրիգոր Լուսավորչի Աջի առկայությունը: 



193 

 

1441 թ. մայիսի երկրորդ կեսին տեղի է ունենում Էջ-

միածնի ազգային ժողովը, որին մասնակցում էին ավելի 

քան 300 պատվիրակներ, այդ թվում հիշվում են` 4 արքեպիս-

կոպոսներ, 12 եպիսկոպոսներ, 21 վարդապետներ, ինչպես 

նաև այլ հոգևորականներ, տանուտերեր, ձեռնավորներ և 

հասարակ ժողովրդի ներկայացուցիչներ: Էջմիածնի ազգա-

յին ժողովում պատվիրակներ կային Գուգարքի, Ուտիքի, Ար-

ցախի, Սյունիքի, Վասպուրականի, Պարսկահայքի, Մոկքի, 

Աղձնիքի, Տուրուբերանի, Բարձր Հայքի, ինչպես և Կիլիկիա-

յի գավառների մեծ մասից ու բոլոր խոշոր վանքերից: Ազ-

գային-եկեղեցական ժողովին մասնակցելու էին եկել Արևել-

յան Հայաստանի չորս մեծ թեմերի՝ Բջնիի (Հովհաննես), 

Հաղպատի (Գրիգոր), Տաթևի (Շմավոն) և Արտազի (Գրիգոր) 

եպիսկոպոսները, որոնց հավանությամբ էին միայն կաթողի-

կոս ընտրվում: Այդ ժողովի որոշումներին նախօրոք գրավոր 

համաձայնություն էին տվել Աղթամարի կաթողիկոս Զաքա-

րիա Գ․ Աղթամարցին, 7 եպիսկոպոսներ և 16 վարդապետ-

ներ: Իր համաձայնությունն էր տվել նաև Գանձասարի կա-

թողիկոս Հովհաննես Հասան-Ջալալյանը: Հրավիրված էր 

նաև Հայոց կաթողիկոս Գրիգոր Թ․ Մուսաբեկյանցը, որը թե-

պետ մերժել էր հրավերը, սակայն արգելք չէր հարուցել: Էջ-

միածնի ազգային ժողովը կրել է համազգային բնույթ և ըն-

թացել հայ եկեղեցական կանոնների հիման վրա` օրինակա-

նության և վավերականության սահմաններում: 

 Եւ քանի որ Գրիգոր Մուսաբեկյանցը հրաժարվել էր 

ներկայանալ Էջմիածնի ազգային ժողովին և վերաօծվել կա-

թողիկոս, ապա առաջադրվել են ուրիշ թեկնածուներ՝ Զաքա-

րիա Հավուցթառեցին, Հովհաննես Հերմոնեցին, Զաքարիա 

Աղթամարցին, Գրիգոր Արտազեցին։ Սակայն հավանաբար 

կողմերի հավասար քվեների պատճառով, կաթողիկոս է 

ընտրվել չեզոք անձ` ծնունդով Վասպուրական աշխարհի 



194 

 

Քաջբերունյաց գավառի Խառաբաստ գյուղի բնակիչ, Մաս-

յացոտն գավառի Ակոռի գյուղի ս. Հակոբ վանքի առաջնորդ՝ 

Կիրակոս վարդապետ Վիրապեցին, որը չէր մասնակցել ա-

թոռի փոխադրության գործին: Ենթադրվում է, որ կաթողի-

կոսական օծումը տեղի է ունեցել 1441 թ. մայիսի 25-ին՝ Համ-

բարձման տոնին: 

Էջմիածնի ազգային ժողովից որոշ ժամանակ հետո` հա-

վանաբար 1441-ի վերջերին հայտաբերվեց նաև Գրիգոր Լու-

սավորչի մասունքների ոսկեձույլ Աջը և վերահաստատվեց 

Էջմիածնում, որով 957 տարվա թափառումներից հետո վա-

վերականացվեց կաթողիկոսական գահակալությունը Վա-

ղարշապատում: 

«Հիշատակարան»-ի գլխավոր արժանիքներից մեկն այն 

է, որ հեղինակը ոչ թե դեպքերի սոսկական և պարզ ականա-

տես է, այլ գտնվել է իրադարձությունների կենտրոնում: Այս 

առումով «Յիշատարական»-ը անգնահատելի աղբյուր է 

իբրև ժամանակակից և ականատես անձի նկարագրություն, 

որով մեծանում է երկրի հավաստիությունն իբրև Հայոց եկե-

ղեցական պատմության «այդ առաջնակարգ երևութի միակ 

ամբողջական նկարագրութիւն»1: Հ. Տաշյանը հավաստում է, 

որ «Մեծոփեցին այն գլխաւոր» անձն է, որ կաթողիկոսական 

աթոռը վերահաստատեց Էջմիածնում2: 

Թովմայի Երկը բաղկացած է երեք մասից` «Ա. Հայոց 

միաբանութեան եւ կաթողիկոսի ձեռնադրութեան մասին, Բ. 

Էջմիածնի օրհնութեան եւ [կաթողիկոսի] ձեռնադրութեան 

մասին, Գ. Տէր Կիրակոս կաթողիկոսի վտարման մասին»: 

                                                           

1 Գ. վրդ. Յովսէփեան, Թովմա Մեծոփեցու կեանքը (կենագրական նոր նիւթերով), 

Վաղարշապատ, 1914, էջ ԻԷ: 
2 Տե՛ս Յ. Տաշեան, Թովմա Մեծոփեցի, «Հանդէս Ամսօրեայ», Վիեննա, 1893, էջ 266: 



195 

 

Թովմա Մեծոփեցին նախ նշում է, որ 1441 թ. սուրբ Հո-

գու ազդմամբ եւ բարերար Աստուծոյ հրաշագործութեամբ, 

բոլոր հայերի միաբանությամբ Էջմիածնում կաթողիկոս 

կարգվեց Կիրակոս Վիրապեցին, որ «սուրբ եւ ընտրեալ այր 

է, որովհետեւ 846 (1397) թուականից, երբ քահանայ ձեռ-

նադրուեց… մինչեւ 890 (1441) թուականը ո´չ միս էր ճաշակել, 

ո´չ գինի էր ընպել եւ ո´չ անասունների կիթ կերել, գովելի եւ 

առաքինի, սրբաբերան, հեզ ու խոնարհ, ո՛չ նզովք, ո՛չ անէծք 

բերանից չէր եղել…»1: 

Ապա հեղինակը ներկայացնում է Էջմիածնի ժողովի 

մասնակից հոգևորականների և իշխանների անունները և ն-

շում նրանց, ովքեր նամակով միացել էին ժողովին: 

Կաթողիկոսությունը Սսից Էջմիածին տեղափոխելու հա-

մար Թովմա Մեծոփեցին առանձնացնում է 12 պատճառ: 

Ըստ հեղինակի Կիլիկիայի կաթողիկոսության վերջին 

147 տարիների ընթացքում ապականվեցին «մեր սուրբ հայ-

րերի» կարգն ու կանոնները: Իսկ քաղկեդոնական Կոնս-

տանդին և Գրիգոր Անավարզեցի կաթողիկոսներից մնաց 

«գարշ և վաւաշոտ աղթարմութեան խմորը»: 

1392 թ. մինչև 1441 թ. դավադրությունների արդյունքում 

սպանվեցին վեց կաթողիկոսներ՝ Թեոդորոս Բ․ Կիլիկեցին 

(1382-1392), Կարապետ Ա․ Կեղեցին (1392-1404), Հակոբ Գ․ 

Սսեցին (1404-1411), Գրիգոր Ը․ Խանձողատը (1411-1418), 

Պողոս Բ․ Գառնեցին (1418-1430) և Կոստանդին Զ․ Վահկա-

ցին (1430-1439): Եպիսկոպոսներից շատերը Հայ Առաքելա-

կան Եկեղեցու հետևորդներին հեռացրին Քրիստոսի հա-

վատքից և անհավատ դարձրին: Նրանք զբաղվում էին անա-

                                                           

1  Թովմա Մեծոփեցի, Յիշատակարան, հրատ․ պատրաստեց՝ տէր Արարատ քհնյ․ 

Պօղոսեան, էջ 45: 

 



196 

 

ռակությամբ, հարբեցողությամբ և ապրում էին վարքով ա-

րատավոր և մեղքերով հերյուրված: Աստվածային մեռոնի 

փոխարեն ձիթապտղի հասարակ յուղ էին օգտագործում, «-

Սուրբ Հոգու շնորհներն» արծաթով էին բաշխում (մինչդեռ 

Տերը սովորեցնում էր՝ ձրի առեք եւ ձրի տվեք․) մեկ վիճակի 

վրա 3-4 եպիսկոպոս էին ձեռնադրում, 1500 ֆլորի դիմաց 

անխրատներին ու անկարգներին էին ձեռնադրում եպիսկո-

պոս, իսկ աղքատներին քամահրում էին: Սսի կաթողիկո-

սության անվայելուչ բարքերի պատճառով հայոց ազգն ար-

ժանացավ մյուս ազգերի նախատինքին, իսկ հակոբիկները՝ 

ասորական ուղղափառ եկեղեցու հետևորդները, որ մինչ 

այդ մեր կաթողիկոսից էին ստանում ձեռնադրությունը, մե-

զանից հեռացան Եգիպտոս: 

Ամբողջացնելով տեղափոխության պատճառները Թով-

մա Մեծոփեցին եզրակացնում է, որ արծաթասիրության 

պատճառով վերստին նորոգվեց նախաստեղծի անեծքը, նոր 

դժոխք պատրաստվեց Հայկազյան ազգի համար, որի հետ-

ևանքով էլ հասունացավ Թորգոմյան ազգի փրկության ժա-

մանակը: 

2017 թ. Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնի հրատարակչությունը, 

«Սարգիս Գաբրիէլեան» հիմնադրամի մեկենասությամբ, 500 

օրինակ տպաքանակով, լույս է ընծայել Թովմա վարդապետ 

Մեծոփեցու «Յիշատակարան» երկասիրությունը՝ գրաբար 

(բնագրը՝ Լևոն Խաչիկեանի) և աշխարհաբար (թարգմանիչ՝ 

Արշակ Մադոյեան) զուգադիր տպագրությամբ: Երկը հրա-

տարակության է պատրաստել տեր Արարատ քահանա Պո-

ղոսյանը` իր փաստառատ և հիմնավոր առաջաբանով, Գ-

ևորգ Հնձացյանի խմբագրությամբ ու պատմաքնարական 

տպավորիչ վերջաբանով: 

Թովմա Մեծոփեցու «Յիշատակարան»-ի վերջին այս 

հրատարակությունն ունի ոչ միայն գիտական կարևորութ-



197 

 

յուն, այլև այժմեական անհրաժեշտություն և անհետաձգելի 

հրատապություն: Այն կարող է ոչ միայն նոր լույս սփռել Սսի 

եկեղեցական պատմության անաչառ լուսաբանման ուղ-

ղությամբ, այլև նպաստել Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի և Մե-

ծի Տանն Կիլիկիո Հայոց Կաթողիկոսության հարաբերութ-

յունների համահարթեցման հրամայականին: 

 

ТРУД ВЕЛИКОГО РАБУНАПЕТА ТОВМА МЕЦОПЭЦИ 

«МЕМОРИАЛ» КАК ИСТОЧНИК ПО ИСТОРИИ 

КИЛИКИЙСКОГО АРМЯНСКОГО КАТОЛИКОСАТА 

 

Аветис Арутюнян 

 Аршак Балян 

Инга Хуршудян 

РЕЗЮМЕ 

Книга Товмы Мецопеци посвящена 1441 году, возвра-

щению католикосата в Св. Эчмиадзин: произведение об-

щенародного значения, автор которого был одним из 

непосредственных инициаторов данного действия. Он 

прекрасно понимал, что после падения Киликийского 

королевства одним из первых шагов на пути к независи-

мости могло бы стать восстановление престола Като-

ликоса в Св. Эчмиадзине, которое имело бы большое 

общенациональное значение и о котором некогда мечтал 

знаменитый Григор Татеваци, учитель Товмы Мецопеци. 

Товма Мецопеци вместе с Ованесом Гермонаци и дру-

гими созвали Собор в Эчмиадзине в 1441 году. Народный 

собор, в котором участвовали более 300 вардапетов, 

епископов, дворян и деревенских старост внесло боль-

шой вклад в восстановление армянского Католикосата в 

Эчмиадзине и до 1443 г. Собор продолжал оставаться там 

и помогал новоизбранному Католикосу. 

 



198 

 

THE WORK "MEMORIAL" OF THE GREAT RABUNAPET 

TOVMA METSOPETSI AS A ORIGINAL SOURCE OF THE 

HISTORY OF THE CATHOLICOSATE OF CILICIA  

 

         Avetis Harutunyan 

        Arshak Balyan 

        Inga Khurshudyan 

SUMMARY 

The book of Tovma Metsopetsu is dedicated to 1441. 

upon the return of the Catholicosate of St. Etchmiadzin: a 

work of national interest, the author of which was one of the 

direct initiators. He understood very well that after the fall 

of the Kingdom of Cilicia, one of the first steps on the road 

to independence could be the re-establishment of the 

Catholicosal See under St. In Etchmiatsin, which would have 

great national significance and for which the famous Grigor 

Tatevatsi, the teacher of Tovma Metsopets, was once 

concerned. Tovma Metsopetsi, together with Hovhannes 

Hermonatsi and others, organized assembly in Etchmiadzin 

in 1441. The national assembly, making a great contribution 

to the re-establishment of the Armenian Catholicosate in 

Etchmiadzin and until 1443 stayed there and helped the 

newly elected Catholicos. 

 

Ավետիս Հարությունյան, պատմական գիտությունների 

թեկնածու, Խ. Աբովյանի անվան ՀՊՄՀ-ի Հայոց պատմության 

ամբիոնի պրոֆեսոր: Գիտական հետաքրքրությունների շրջա-

նակն ընդգրկում է՝ Հայաստանի պատմական աշխարհագրութ-

յուն, Առաջին աշխարհամարտի տարիներին հայ գաղթակա-

նության պատմություն, Վասպուրականի պատմություն, Հայ ե-

կեղեցու պատմություն: Ունի հրատարակված շուրջ 180 գիտա-

կան աշխատություններ, որոնք վերաբերում են Հայաստանի 

պատմության տարբեր խնդիրներին:  

avharutunyan@mail.ru 

mailto:avharutunyan@mail.ru


199 

 

Արշակ Բալյան, 

պատմական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ Աստվածա-

բանության և Հայոց Եկեղեցու պատմության ամբիոնի դոցենտ:  

bal.ars hak@mail.ru 

Ինգա Խուրշուդյան, 

ՀՊՄՀ Հայոց պատմության ամբիոնի մագիստրոս:   

inga.khurshudyan99@mail.ru 

 

Аветис Арутюнян, Кандидат исторических наук, 

профессор кафедры Истории Армении АГПУ им. Х. Або-

вяна.Сфера научных интересов охватывает темы: исто-

рическая география Армении, армянские беженцы в 

годы Первой мировой войны, история Васпуракана, ис-

тория Армянской церкови. Имеет около 180 научных тру-

дов, посвященных разным вопросам истории Армении.

 avharutunyan@mail.ru 

Аршак Балян, 

Кандидат исторических наук, доцент кафедры теологии 

и истории Армянской церкви ЕГУ.

bal.ars hak@mail.ru 

Инга Хуршудян, 

Магистр кафедры истории Армении АГПУ 

inga.khurshudyan99@mail.ru 

 

Avetis Harutunyan, Candidate of historic scienceis, 

professor at the Chair of the History of Armenia at the State 

Pedagogical University after Kh. Abovyan. The sphere of 

scientific interests includes such subjects as: The Historical 

Geography of Armenia, Armenian Refugees During the 

First World War, The History of Vaspurakan, The History of 

Armenian Church. Has written over 180 scientific works 

dedicated to various subjects on the History of Armenia. 

avharutunyan@mail.ru 

mailto:bal.ars%20hak@mail.ru
mailto:inga.khurshudyan99@mail.ru
mailto:avharutunyan@mail.ru
mailto:hak@mail.ru
mailto:inga.khurshudyan99@mail.ru
mailto:avharutunyan@mail.ru


200 

 

   Arshak Balyan, Candidate of historical sciences, docent of the 

Department of Theology and History of the Armenian Church of 

YSU.  

bal.ars hak@mail.ru   

 Inga Khurshudyan, Master of Armenian History Department of 

ASPU.  

inga.khurshudyan99@mail.ru: 

 

  

mailto:bal.arshak@mail.ru
mailto:inga.khurshudyan99@mail.ru


201 

 

Վահագն Հարությունյան  

ԿԻԼԻԿԻՈ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ՍԱՀԱԿ Բ. ԽԱՊԱՅԱՆԻ 1920 Թ. 

ԵՒՐՈՊԱԿԱՆ ՈՒՂԵՒՈՐՈՒԹՅՈՒՆԸ ՖՐԱՆՍԻԱ, ԻՏԱԼԻԱ ԵՒ 

ՄԵԾ ԲՐԻՏԱՆԻԱ 

 
Հիմնաբառեր՝ Մուդրոսի զինադադար, Սահակ Բ. Խապայան, Կ. 

Պոլսի Հայոց պատրիարքություն, Երուսաղեմի Հայոց պատրիարքություն, 

ներգաղթ, Մայրավանք, Սսի Ազգային միություն, Միհրան Տամատյան, 

Ադանա, Պողոս Նուբար: 

 

Ключевые слова: Мудросское перемирие, Саак Б. Хапаян, 

Константинопольский Армянский Патриархат, Иерусалимский 

Армянский Патриархат, иммиграция, Майраванк, 

Национальный Союз ССИ, Мигран Таматян, Адана, Погос 

Нубар.  

 

Key words: Armistice of Mudros, Sahak II Khapayan, 

Armenian Patriarchate of Constantinople, Armenian Patriarchate 

of Jerusalem, immigration, Mairavank,National Union of SSI, 

Mihran Tamatyan, Adana, Poghos Nubar 

  

Մուտք: 1919 թ. իրականացվեց հայ ազգաբնակչության 

ներգաղթը Կիլիկիա, որի կազմակերպման աշխատանքները 

մեծամասամբ համակարգում էր Կիլիկիո կաթողիկոսությու-

նը՝ իբրև Հայ Առաքելական Եկեղեցու բացարձակ մեծամաս-

նության ներկայացուցչական աթոռ: Սահակ Բ․ Խապայանի 

մասնակցությամբ իրականացվեցին մի շարք միջոցառում-

ներ, որոնցով վերականգնվեց Եկեղեցու խախտված իրա-

վունքը, վերակառուցվեցին եկեղեցիները, վերակազմվեցին 

Ազգային վարչական ժողովները, վերականգնվեցին Ազգա-

յին առաջնորդարանների և հեռավոր գավառների ու արտա-

սահմանի միջև խախտված եկեղեցական հարաբերություն-



202 

 

ները, մշտական կապ հաստատվեց միջհարանվանական և 

միջկրոնական ներկայացուցչությունների հետ, կազմա-

կերպվեց որբերի և այրի կանանց հավաքագրումը, վերա-

բացվեցին ազգային վարժարանները, բնականոն հունի մեջ 

դրվեցին երեխաների դաստիարակության և կրթության 

հարցերը:  

Սահակ Բ․ կաթողիկոսի ուղևորությունը Ֆրանսիա: Սա-

կայն դրությունը Կիլիկայում սրվեց 1919 թ. աշնանը, երբ 

ֆրանսիական ու անգլիական կառավարությունների միջև 

1919 թ. սեպտեմբերի 15-ին ստորագրված համաձայնագրով 

Կիլիկիայում և «արևելյան տարածքներում»՝ Այնթապում, 

Ուրֆայում, Բիրեջիկում անգլիական 36 հազ. զորքերին փո-

խարինեցին ֆրանսիական զորամիավորումները1 , որոնք, 

ցավոք, առաջին իսկ օրվանից չկարողացան դառնալ կա-

ցության տերն իրենց որդեգրած տատամսող և անվճռական 

քաղաքականության պատճառով:  

Դրան հաջորդեց 1919 թ. դեկտեմբերի 5-ին Մ. Քեմալի և 

Սիրիայի ու Հայաստանի ֆրանսիական բարձր կոմիսար 

Ժորժ Պիկոյի միջև Սվազում ստորագրված պայմանագիրը, 

ըստ որի՝ Ֆրանսիան պարտավորվում էր ոչ միայն անհա-

պաղ թողնել Կիլիկիան և այն առանց որևէ պայմանի վերա-

դարձնել Թուրքիային, այլև պաշտպանել Օսմանյան կայս-

րության տարածքային ամբողջականությունն ընդդեմ Անգ-

լիայի, Իտալիայի և Հունաստանի: Դրա փոխարեն Թուրքիան 

Ֆրանսիային խոստանում էր տնտեսական մենաշնորհներ2: 

Ելնելով ընձեռված հնարավորությունից՝ քեմալական 

Թուրքիան որոշեց 1919 թ. աշնանը պատերազմ սկսել Հայոց 

                                                           

1 Տե՛ս Picon J, Le partage du Proche-Orient, Paris, 1938, p. 200։ 
2  Տե՛ս Ա. Աթանասեան, Կիլիկիոյ մօտաւոր անցեալէն (պատմական ակնարկ), 

առաջաբան եւ նօթեր Մ. Ս. Դաւիթ-Բէկի, Փարիզ, 1937, էջ 25: 



203 

 

Կիլիկիայի դեմ: Նման ընտրությունը պայմանավորված էր 

առաջին հերթին այն մտավախությամբ, որ Կիլիկիայում բա-

րենպաստ պայմաններ էին ստեղծվել երկրորդ հայկական 

պետության կազմավորման համար: Պատահական չէր, որ Մ. 

Քեմալը նշում էր, որ իր հիմնական նպատակներից մեկն էր 

հայկական բանակի և պետության ոչնչացումը, որը թարա-

խապալարի նման դեռևս մնացել էր «մեր երկրի մարմնի 

վրա»1: Հաջողության հասնելու համար նա օգտագործում է 

կրոնական սկզբունքը՝ ատելություն և թշնամանք բորբոքե-

լով մահմեդական ազգաբնակչության մեջ: Խոսելով քեմալա-

կան շարժման մասին՝ Կիլիկիո կաթողիկոս Սահակ Բ․ Խա-

պայանը Ամենայն Հայոց կաթողիկոս Գևորգ Ե․ ուղղված 

1919 թ. դեկտեմբերի 29-ի իր նամակում նշում էր, որ. «Թր-

քական նոր կուսակցութիւն կազմուած է նոր անունով՝ միլլի, 

ազգայնական, բայց հին հոգով և խմորով: Առերևոյթ կեդրո-

նական իշխանութեան ընդդէմ, իսկապէս անկէ կը հրահան-

գուի, թերևս համաձայնականներու մէկեն կամ միւսէն»2: 

1920-ական թվականների քեմալական արշավանքները 

եկան փշրելու հայերի լավատեսությունը և ստիպեցին կիլի-

կիահայերին դեմ հանդիման կանգնելու այդ վտանգին և 

վերստին լքելու իրենց նորաշեն հայրենիքը: Կիլիկիայի քա-

ղաքներից առաջին զոհը դառնում է Մարաշը, որի հայկա-

կան թաղերի վրա թուրքերի առաջին հարձակումը տեղի ու-

նեցավ 1920 թ. հունվարի 21-ին: Խորհելու, խոսելու և գործե-

լու մեջ իր խոհեմությամբ աչքի ընկնող Սահակ Բ․ կաթողի-

կոսը, որը ազդված էր Մարաշի դեպքերից, ներկայանալով 

գնդ. Բրեմոնին՝ ահազանգում էր. «Պարո՛ն Գնդապետ, Կար-

                                                           

1 М. Кемаль, Путь Новой Турции 1919-1927, т. 3 - Интервенция союзников, 

греко-турецкая война и консолидация национального фронта 1920-1921, 

М., 1934, с. 314. 
2 Տե՛ս ՀԱԱ, ֆ. 57, ց. 2, գ. 2046, թ. 4: 



204 

 

միր սուլթանի օրերը կապրենք»1: Սակայն ֆրանսիական իշ-

խանությունների թուրքոֆիլ քաղաքականության պատճա-

ռով Մարաշում չհաջողվեց կազմակերպել ուժեղ ինքնա-

պաշտպանություն2: Մուշեղ արք-ը 1920 թ. մարտի 2-ին իր 

տեղեկագրի մեջ նշում է, որ քեմալականների կազմակեր-

պած և ֆրանսիական իշխանությունների թողտվությամբ ի-

րականացրած 21-օրյա կոտորածներից հետո Մարաշում 

ապրող 29.091 հայերից ողջ էր մնացել միայն 10.000-ը3։ Մա-

զապուրծ լինելով՝ նրանք հաստատվել էին Ադանա, Տարսոն, 

Մերսին քաղաքներում: 

Սահակ կաթողիկոսը շատ ծանր է տանում Մարաշի 

15.000 հայ ազգաբնակչության կոտորածը և այս առիթով 

գրում է. «Մարաշի ահռելի աղէտը ո՛չ հանգիստ, ո՛չ կերա-

կուր ուտելու ժամանակ, ո՛չ գիշերային քուն թողուց»4։ 

Հաշվի առնելով ստեղծված ողբալի իրավիճակը և Հաճը-

նի քեմալական պաշարումը՝ Սահակ Բ. Խապայանը, որը ծա-

նոթ էր կացությանը և մեծ հեղինակություն ուներ արտա-

սահմանում, ցանկություն է հայտնում անմիջապես և անաղ-

մուկ մեկնել Եւրոպա, մասնավորապես Ֆրանսիա՝ «իր ժողո-

վուրդին կեանքը ապահովել» 5  և իշխանություններին 

խնդրել, որ կանխեն հայկական հետագա կոտորածները, ո-

                                                           

1 Ս. Կէպէլէնեան, Կիլիկեան հայ դէմքեր (զինադադարի շրջանին), «Պայքար» հանդէս 

ազգային, գրական եւ տնտեսական, Պօսթօն, 1931 թ. սեպտեմբեր, էջ 35: 
2  Տե՛ս Н. Ефендиева, Борьба турецкого народа против французских 

оккупантов на юге Анатолии (1919-1921 гг.), Баку, 1966, с. 115: 
3 Տե՛ս «Վաւերագրեր Հայ Եկեղեցու պատմութեան», գիրք Դ, Սահակ Բ Խապայեան, 

կաթողիկոս Կիլիկիոյ, 1891-1940 թթ., կազմեց Սանդրօ Բեհբուդեան, Երևան, 1997, էջ 

274-275: 
4 Բ. Եղիայեան, Ժամանակակից պատմութիւն կաթողիկոսութեան Հայոց Կիլիկիոյ 

(1914-1972) Անթիլիաս-Լիբանան, 1975, էջ 117: 
5 Մ. եպիսկոպոս Աղաւնունի, Միաբանք եւ այցելուք Հայ Երուսաղէմի, Երուսաղէմ, 1929, 

էջ 438: 



205 

 

րոնք կարող էին անդառնալի հետևանքներ ունենալ ողջ կի-

լիկիահայության համար1: Իսկ ինչո՞ւ հենց Ֆրանսիա․ քանի 

որ Ֆրանսիայում էր գտնվում կիլիկյան թնջուկի բանալին: 

Թեև կիլիկիահայության համար պահն անցած էր, սակայն 

դեռևս հույս կար, որ ֆրանսիական 154-րդ զորաբաժնի 

հրամանատար, գեներալ Տյուֆիոն և «հակակշռի պետ»2 Բ-

րեմոնը չէին ընդունում ֆրանսիական կառավարության ո-

րոշումը: Այնպես, որ Սահակ Բ․ ուղևորությունը Ֆրանսիա 

կարող էր օգտակար լինել: 

Իր ուղևորության մասին Սահակ Բ․ Խապայանը տեղե-

կացնում է կիլիկիահայ ազգային գործիչ Վահան Խուպեսեր-

յանին և առաջարկում է նրան ուղեկցել իրեն՝ որպես թարգ-

մանիչ և օգնական: Լինելով Կիլիկիայի ֆրանսիական պաշ-

տոնյա, Վ. Խուպեսերյանը Մարաշի դեպքերի ժամանակ 

հրաշքով փրկվել էր կոտորածներից և հրաժարվելով Ճեպել 

բերեքեթի նահանգի իր պաշտոնից, տեղափոխվել էր Ադա-

նա: Բայց քանի որ ֆրանսիական կառավարությունը չէր ըն-

դունել նրա հրաժարականը, Վ. Խուպեսերյանին արտոնվում 

է դառնալ կաթողիկոսի պատվիրակության անդամ՝ որպես 

ֆրանսիական պաշտոնյա և թարգմանիչ3: 

                                                           

1 Տե՛ս «Սիոն» հայ ամսագիր. կրօնական, գրական, բանասիրական, Երուսաղէմ, 1929, 

փետրուար-մարտ, թիւ 2-3, էջ 76: 
2  Ֆրանսիական կառավարության հատուկ հանձնակատար, որը զբաղվում էր 

Կիլիկիայում ֆրանսիական հեղափոխության գաղափարների տեղայնացմամբ, 

հայերի, մյուս քրիստոնյաների ու մահմեդականների իրավունքների 

համահարթեցմամբ: 
3 Տե՛ս Ճանապարհորդության ժամանակ Վ.Խուպեսերյանի կազմած օրագրությունը 

հանդիսանում է Սահակ Բ․ Կաթողիկոսի արտասահմանյան ուղևորության մասին 

պահպանված ամենակարևոր սկզբնաղբյուրը: Հետագայում Վ. Խուպեսերյանն իր 

մոր հետ Դամասկոսից Բեյրութ գնալու ժամանակ Էլ Համե կայարանում զոհվում է 

ավտովթարից և «Լացաւ Կաթողիկոսը մահդ հայրական սիրով, ինչպէս Դաւիթ 



206 

 

Սահակ Բ․ Խապայանի եւրոպական ուղևորությունն 

սկսվեց 1920 թ. մարտի 13-ին և տևեց մինչև 1920 թ. նոյեմբե-

րի 1-ը՝ ավելի քան 7,5 ամիս: Արդեն մարտի 15-ին Բեյրու-

թում՝ ֆրանսիական Բարձր կոմիսարության պալատում, վե-

հափառին մեծ ընդունելություն ցույց տվեցին գեներալ Կու-

րոն, ծովակալ Լը Պոն, բարձրաստիճան սպաներ, հայ և կա-

թոլիկ հոգևոր ներկայացուցիչներ: Գեներալ Կուրոյի այն 

հարցին, թե ինչո՞ւ և ի՞նչ նպատակներով է կաթողիկոսը 

մեկնում Եւրոպա, Սահակ Բ․ պատասխանում է. «Կ'երթամ 

Ձեր վսեմութեան օգնութիւն խնդրելու Կեդր. Կառավարու-

թենէն… Կիլիկիոյ ամբողջ Հայութիւնը իր համակրանքն ու 

սէրը կեդրոնացուցած է Ֆրանսայի վրայ և իր ապահովու-

թիւնը անկէ կը սպասէ…»1: 

Տեսակցությունից հետո Սահակ Բ․ «Պաթավիա» նավով 

Բեյրութից ուղևորվեց Ֆրանսիա և 8 օր նավարկելուց հետո՝ 

մարտի 23-ին, հասավ Մարսել2: Ոտք դնելով ֆրանսիական 

հողին՝ Սահակ Բ․ Խապայանն շտապեց հեռագիր ուղղել Ֆ-

րանսիայի հանրապետության նախագահին՝ հետևյալ բո-

վանդակությամբ. «Այսօր երջանկութիւնն ունեցայ ֆրանս. 

ազատ հողին վրայ ոտք դնել. ի դիմաց Կիլիկիոյ Հայութեան 

կ'ողջունեմ յանձին Ձեր մեծն Ֆրանսան...»3: 

Կաթողիկոսը մարտի 25-ին ժամանեց Փարիզ և հանդի-

պումներ ունեցավ նախ Վռամշապուհ ծ. վրդ.-ի, Ֆրանսիա-

յում հաստատված Ազգային պատվիրակության անդամներ՝ 

Մ. Պապաջանյանի, Վ. Թեքեյանի, դոկտ. Հ. Նևրուզյանի, ա-

դանացի իրավաբան Զ. Պզտիկյանի և հայ գաղութի ներկա-

                                                                                                                              

ողբաց Աբիսողոմի մահը»: Տե՛ս Վ. Խուպեսէրեան, Օրագրութիւն ուղեւորութեան 

յԵւրոպա Սահակ Բ. Կաթողիկոսին Կիլիկիոյ, Հալէպ, 1928, էջ ե․: 
1 Վ. Խուպէսէրեան, նշվ. աշխ., էջ 3: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 4: 
3 Նույն տեղում, էջ 5: 



207 

 

յացուցիչների, ապա Ֆրանսիայի նախագահի հատուկ դես-

պան և նախագահության քարտուղար Լուի Հերմիթի և վար-

չապետի արևելյան գործերի դիվանապետ Պարժթոնի հետ: 

Նախքան վարչապետի հետ հանդիպելը, Սահակ Բ․ թեժ 

քննարկումներ ունեցավ Մ. Պապաջանյանի և դոկտ. Հ. Նև-

րուզյան հետ1: 

Մարտի 31-ին վեհափառը Վ. Խուպեսերյանի և Զ. Պզ-

տիկյանի ուղեկցությամբ «Քե-դ’Օրսեում»2 հանդիպում ունե-

ցավ Ֆրանսիայի վարչապետ Միլրանի հետ, որին ներկա-

յացրեց մի հուշագիր Հաճընի դեպքերի և Կիլիկիայի հետա-

գա ճակատագրի վերաբերյալ3: Իր հերթին վարչապետը հա-

վաստիացրեց. «Ինչ որ պէտք է պիտի ընէ Ֆրանսան ո՛չ 

միայն ներկան ապահովելու, այլև ապագայ զարգացման և 

զօրաւոր Հայաստան մը կազմելու համար»4: 

Հանդիպման վերջում վարչապետը Սահակ Բ․ կաթողի-

կոսին խորհուրդ տվեց հանդիպել նաև Ֆրանսիայի նախա-

գահի հետ: Ապրիլի 1-ի երեկոյան, նախապես տեղի ունեցած 

պայմանավորվածության համաձայն, Սահակ Բ․ Խապայանը 

Փարիզի Էլիզեի (Ելիսեյան) պալատում Ֆրանսիայի Արտա-

քին գործերի նախարարության հայազգի պաշտոնյա Նշան 

Գալըպճյանի ուղեկցությամբ և կազմակերպված զինվորա-

կան պատիվներով հանդիպում ունեցավ Ֆրանսիայի նախա-

գահ Պոլ Տեշանելի հետ: Ներկայացնելով Կիլիկիայի կացութ-

յունը՝ կաթողիկոսը նախագահին առաջարկեց է՛լ ավելի մեծ 

եռանդով պաշտպանել Հայոց դատը, որին Տեղանելը պա-

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 6: 
2 «Քե-դ’Օրսե»-ն Ֆրանսիայի Արտաքին գործերի նախարարությունն էր: 
3 Տե՛ս «Ատանայի հայոց պատմութիւն. պատմագրական, եղեռնագրական, ազա-

տագրական, մշակութային, ազգագրական, վաւերագրական, ժամանակագրական», 

խմբ․՝ Բիւզանդ Եղիայեան, Անթիլիաս-Լիբանան, 1970, էջ 552-554: 
4 Վ. Խուպէսէրեան, նշվ. աշխ., էջ 7: 



208 

 

տասխանեց. «Ինքզինքս երջանիկ կը զգամ Հայ Ազգին Կա-

թողիկոսին ներկայութիւնը վայելելուս... Հայերուն կրած 

տառապանքը և յանուն արդարութեան դաշնակիցներու 

կողքին ըրած զոհողութիւններն ալ ծանօթ են մեզ. մանա-

ւանդ Մարաշի վերջին աղէտը բոլոր Ֆրանսացիները խորին 

վշտով համակեց…»1: Սահակ Բ․ Խապայանի այն հարցադր-

մանը, որ Կիլիկիայի պաշտպանության համար առաջնային 

պետք է դարձնել ֆրանս-հայկական զինակցությունը, Տեղա-

նելը հավաստիացրեց, որ «Ֆրանսա երբէք չը պիտի թերա-

նայ Հայերու հանդէպ իր պարտուց մէջ և կարելին պիտի ընէ 

յօգուտ և յապահովութիւն Հայերու»2:  

Այն, որ ֆրանսիական կառավարությունն արտաքուստ 

բարյացակամ էր տրամադրված հայերի նկատմամբ, իմա-

նում ենք Մ. Տամատյանին ուղղված Վ. Թեքեյանի, դոկտ. Հ. 

Նևրուզի և Ա. Չոպանյանի 1920 թ. ապրիլի 15-ի նամակից, 

ուր նշվում է, որ ֆրանսիական կառավարությունը քանիցս 

հավաստիացրել էր Ազգային պատվիրակությանը, Սահակ 

Բ․ Խապայանին և Զավեն պատրիարքին, որ բոլոր միջոցնե-

րը ձեռք էր առել հայերի իրավունքները պաշտպանելու հա-

մար3: Սակայն Ֆրանսիայի նախագահի համոզմամբ՝ հարցե-

րի լուծման լավագույն տարբերակը դիվանագիտությունն 

էր: Արդեն Հաճընի դեպքերի ժամանակներից Ֆրանսիան 

կատարել էր իր արտաքին քաղաքական կողմնորոշումը Կի-

լիկիայի հարցում, որի անմիջական արձագանքը գտնում 

ենք ֆրանսիական «Տան» թերթի 1920 թ. փետրվարի 15-ի 

համարում4: 

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 9-10: 
2 Նույն տեղում, էջ 10: 
3 Տե՛ս «Մամուլի մէջ տպուած եւ անտիպ երկեր ու նամակներ Վահան Թէքէեանէն», 

հաւաքեց եւ ծանօթագրեց դոկտ. Վաչէ Ղազարեան, Պէյրութ, 1987, էջ 207: 
4 Տե՛ս M. Paillarés, Le Kémalisme devant les Alliés, Paris, 1922, էջ 127: 



209 

 

Նույն օրը երեկոյան կաթողիկոսը կարևոր հանդիպում 

ունեցավ Լոնդոնից Փարիզ ժամանած Ա. Չոպանյանի հետ, 

որն առաջարկեց դիմել ֆրանսիական կառավարությանը՝ 

Անդրանիկին որպես փորձառու, վստահություն և համակ-

րություն վայելող զորավարի Կիլիկիա հրավիրելու, ինքնա-

պաշտպանության գործը կազմակերպելու և Ֆրանսիային 

ռազմական ծառայություն մատուցելու համար: Ապրիլի 2-ին 

Սահակ Բ․ Խապայանը Քե-դ 'Օրսեում հանդիպում ունեցավ 

արտաքին գործերի դիվանապետ (նախարար) Պարժթոնի 

հետ, որին ներկայացրեց Անդրանիկի հարցը: Սակայն 

ֆրանսիացի պաշտոնյան պատասխանեց, որ իր երկրի 

նպատակն է՝ «Քաղաքակիրթ եւ ինքնագիտակից կառավա-

րութիւն մը կազմել, թուրք դրօշակը պահել Կիլիկիոյ մէջ իւ-

րաքանչիւր ցեղի եւ ազգի առանձնաշնորհումով»1: Միակ 

բանը, որ ֆրանսիական պաշտոնյան կաթողիկոսին խոստա-

ցավ՝ օդանավով Հաճընին օգնություն հասցնելն էր: 

Ի դեպ, Հաճընի հերոսամարտի այդ սրտաճմլիկ օրերին 

Սահակ Բ․ Խապայանի գործունեությանը զուգընթաց Ադա-

նայի թեմի առաջնորդ Պետրոս եպս. Սարաճյանն իր հերթին, 

Կիպրոսից կոչով դիմում է ԱՄՆ, Մեծ Բրիտանիայի, Ֆրան-

սիայի արտաքին գործոց նախարարություններին, որ օգնեն 

հաճընցիներին և կանխեն կոտորածները՝ միաժամանակ 

դատապարտելով արևմտյան տերությունների ցուցաբերած 

անտարբերությունը հայերի նկատմամբ2:  

Նշենք, որ Հաճընի դեպքերին համահունչ ֆրանսիական 

կառավարության մեջ և խորհրդարանում ձևավորվել էր եր-

կու հակադիր հոսանք, որոնցից մեկը պահանջում էր հրա-

                                                           

1 Վ. Խուպէսէրեան, նշվ. աշխ., էջ 11: 
2  Տե՛ս «Յուշամատեան նուիրուած Հաճնոյ հերոսամարտի 75-ամեակին», 

պատրաստեց Կարպիս Գոյումճեան, Աթէնք, 1995, էջ 44: 



210 

 

ժարվել Կիլիկիայից և Սիրիայից՝ փոխարինելով այն մեկ այլ 

տարածքով, իսկ մյուս մասը կողմ էր Կիլիկիայում Ֆրան-

սիայի ներկայությանը, սակայն հայկական ինքնավարութ-

յան մասին խոսք անգամ լինել չէր կարող, քանի որ ֆրան-

սիացիները կարծում էին, որ Կիլիկիայի բոլոր ժողովուրդնե-

րի իրավունքները պետք է հարգվեին1: 

Փարիզում Սահակ Բ․ Խապայանը հանդիպումներ ուեն-

ցավ նաև Ֆրանսիայի մշակույթի նախարարի և Ռազմական 

նախարարության դիվանապետ, գեներալ Բենենի, Փարիզի 

արքեպիսկոպոս Ամեթիի, Հունաստանի վարչապետ Է. Վենի-

զելոսի հետ՝ ներկայացնելով իր Ֆրանսիա ժամանելու պատ-

ճառները, Կիլիկիայի գրավման ժամանակներից ի վեր տեղի 

ունեցած քաղաքական և զինվորական անցուդարձերը, Մա-

րաշի գրավումը, թույլ տրված քաղաքական և զինվորական 

սխալները, հույների վիճակը Կիլիկիայում և կոչ արեց իրենց 

զորավոր ձայնը բարձրացնելու «մարդկութեան թմրած խիղ-

ճը արթնացնելու համար»2: Վենիզելոսի այն պատասխանին, 

թե՝ «Ես փոքրիկ տէրութեան (խօսքը` Յունաստանի մասին է 

- Վ. Յարութիւնեան.) մը ներկայացուցիչն եմ, ինձմէ հզօրա-

գոյնները կան», կաթողիկոսը հակադարձում է և պատաս-

խանում. «…թէեւ փոքր, մեզ համար մեծագոյնը ըրիք արդա-

րասիրութենէ թելադրուած: Մեծն ու հզօրագոյնը արդարու-

թիւնն է, պաշտպանեցէ՛ք արդարութիւնը»3: Է. Վենիզելիոսը 

վստահություն էր հայտնում, որ արևելքում խաղաղության 

կարելի էր հասնել միայն հայերի և հույների հզորացման 

ճանապարհով, և որ անհրաժեշտության ու դաշնակիցների 

համաձայնության դեպքում Զմյուռնիայում գտնվող հունա-

                                                           

1 Տե՛ս «Մամուլի մէջ տպուած եւ անտիպ երկեր ու նամակներ Վահան Թէքէեանէն», էջ 

209: 
2 Վ. Խուպէսէրեան, նշվ. աշխ., էջ 16-17: 
3 Նույն տեղում, էջ 17: 



211 

 

կան 100 հազ. բանակը կարող էր փոխադրվել Կիլիկիա: 

Ապրիլի 9-ին՝ Լոնդոնի վեհաժողովի ավարտից հետո, 

Փարիզ վերադարձավ Ազգային պատվիրակության նախա-

գահ Պողոս Նուբարը, որն այցելեց Սահակ Բ-ին: Ինչպես Վ. 

Խուպեսերյանն է հիշում՝ Հայ դատի համար անհավատ, հա-

մեստ, անձնազոհ և ազնվականի օրինակելի տիպար հանդի-

սացող պատկառելի ծերունին անիրազեկ լինելով Հայաս-

տանի իրական կացությանը և երկրին սպառնացող վտան-

գին՝ «թուղթի վրայ գծուած սահմաններով կը գոհանար»1: 

Միաժամանակ նա կաթողիկոսին տեղեկացնում է, որ Հա-

յաստանի խնդիրը մինչև սեպտեմբեր հետաձգվել էր: 

Ապրիլի 13-15-ը Սահակ Բ․ կաթողիկոսը մասնավոր և 

կարևոր հանդիպումներ ունեցավ հայ հասարակական-քա-

ղաքական անվանի դեմքերի՝ Լոնդոնից վերադարձած Կ. 

Պոլսի պատրիարքի, Գր. ծ. վրդ. Պալաքյանի, Հ. Նևրուզի, Ա-

ռաքել բեյի, Գ. Նորատունկյանի հետ, իսկ ապրիլի 18-ին ազ-

գային գործիչների ուղեկցությամբ այցելության գնաց նաև 

Սեն-Տընի՝ Կիլիկիայի վերջին գահակալ Լևոն Զ․ շիրիմին2:  

Ապրիլի 15-ին վեհափառը հանդիպեց Ֆրանսիայի ռազ-

մական նախարար Անդրե Լըֆերի հետ, որը Կիլիկիայի կո-

րուստը համարելով Ֆրանսիայի պատիվը, այնուամենայնիվ 

անընդունելի էր համարում Կիլիկիա ֆրանսիական նոր 

զորք ուղարկելը և կողմ էր խնդիրը դիվանագիտական ճա-

նապարհով լուծելուն3: 

Նշենք, որ Արևելյան խնդիրը վերջնականապես լուծելու 

նպատակով մեծ տերությունները Լոնդոնի համաժողովից 

հետո նախատեսում էին նոր՝ երրորդ խորհրդաժողով հրա-

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 16: 
2 Տե՛ս Մ. եպս. Աղաւնունի, Միաբանք եւ այցելուք Հայ Երուսաղէմի, Երուսաղէմ, 1929, էջ 

439: 
3 Տե՛ս Վ. Խուպէսէրեան, նշվ. աշխ., էջ 21: 



212 

 

վիրել, այս անգամ Սան-Ռեմոյում: Սահակ Բ․ Խապայանը 

ցանկանում էր մեկնել Սան-Ռեմո և վեհաժողովին ներկա-

յացնել Կիլիկիայի հայության բաղձանքները: Սակայն Ֆրան-

սիայի Արտաքին գործերի նախարարությունը նպատակա-

հարմար չգտավ վեհափառի ներկայությունը վեհաժողովում: 

Դրա փոխարեն կաթողիկոսը Պողոս Նուբարի և Ա. Ահարոն-

յանի հետ Սան-Ռեմո ուղարկեց Ադանայի հոգևոր և աշխար-

հիկ ներկայացուցիչների բողոքագիրը՝ Կիլիկիան քեմալա-

կաններին թողնելու քաղաքականության դեմ1: 

Շուտով Փարիզում եղած ժամանակ կաթողիկոսին 

պարզ դարձավ, որ ֆրանսիացիներն սկսել էին աստիճանա-

բար հետ քաշվել Կիլիկիայից, իսկ Այնթապում սկիզբ էին ա-

ռել խժդժություններ: Ելնելով ծայրահեղ ծանր իրավիճակից՝ 

Ադանայի հոգևոր ներկայացուցիչները դիմում են Սան-Ռե-

մոյի վեհաժողովին՝ խնդրելով քրիստոնյաներին այլ վայր 

տեղափոխել: Բացի այդ, անգլիական և ֆրանսիական թեր-

թերից պարզ դարձավ, որ Ադանայի հայությունը դատարկ-

վում է: Խուճապ առաջացնող լրատվությունն ստուգելու 

նպատակով կաթողիկոսի պատվիրակությունը հանդիպեց 

Արտաքին գործերի նախարարության Արևելյան գործերի 

դիվանապետ Պարժթոնի հետ, որը մի կողմից հերքեց Կիլի-

կիան դատարկելու մասին տեղեկատվությունը, իսկ մյուս 

կողմից կաթողիկոսին հայտնեց Սան-Ռեմոյի որոշումն առ 

այն, որ Ջիհան գետին արևմուտք ընկած տարածքները, այդ 

թվում՝ Ադանան, Տարսոնը, Մերսինը, Սիսը հանձնվում էին 

թուրքերին՝ ազգային փոքրամասնությունների իրավունքնե-

րը պաշտպանելու պայմանով2: Ինքը՝ կաթողիկոսը, դեմ էր 

կիլիկիահայությանն այլ վայր տեղափոխելու մահաբույր 

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 22-24: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 30: 



213 

 

գաղափարին և միշտ կրկնում էր, որ. «Եթե մեռնիլ պէտք է, 

մեր հայրենի հողին վրայ մեռնինք»1: 

Սահակ Բ․ Խապայանը Վենետիկում: Օգտվելով արտա-

սահմանյան ճամփորդության ընձեռած հնարավորությունից 

և ցանկանալով իրականացնել իր վաղեմի փափագը՝ Սահակ 

Բ․ Խապայանը 1920 թ. մայիսի 4-ին դուրս գալով Փարիզից՝ 

մայիսի 6-ին ուղևորվում է նախ Վենետիկ, ապա նույն օրը 

ուխտի է գնում ս. Ղազար՝ «հայ գրականութեան և մտաւո-

րականութեան վառարանը»՝ իր հայրապետական ողջույնն 

ու օրհնությունը հաղորդելու կղզու միաբանությանը: Կաթո-

ղիկոսի ուղևորությունը տևեց ընդամենը մեկ օր, որի ըն-

թացքում նա ս. Ղազարում հանդիպումներ ունեցավ տեղի 

հոգևորականության հետ: Սահակ Բ․ կղզու միաբաններին 

ներկայացնում է Կիլիկիայի շուրջ ստեղծված քաղաքական 

իրավիճակը և այն թուրքերից զերծ պահելու ճարահատյալ 

ձգտումները, քանի որ, ինչպես վեհափառն էր խոստովա-

նում. «Եւրոպացիները՝ ընդունայն խօսքերով՝ խաբեցին մեր 

տէրութիւնը»2: Նա այցելեց և ծնրադիր համբուրեց եկեղե-

ցում գտնվող Մխիթար Սեբաստացու դամբարանը, այցելեց 

վանքի գերեզմանատուն և հարգանքի տուրք մատուցեց Մ. 

Չամչյանի, Ղ. Ալիշանի գերեզմաններին: Նա եղավ միաբա-

նության թանգարանում, ուր մասնավոր հետաքրքրությամբ 

զննեց Գր. Լուսավորչի, Հ. Այվազովսկու, Գ. Բաշինջաղյանի, 

Ս. Երկանյանի, Է. Շահինի նկարները: Ապա եղավ գրատանը, 

ձեռագրատանը և տպարանում3 և իր պատվին կազմակերպ-

ված հրաժեշտի ճաշին լուսանկարվեց միաբանների հետ4: 

                                                           

1 Նույն տեղում: 
2 Գ. Այտընեան, Սահակ Բ․ կաթողիկոս Կիլիկիոյ. Վեհափառի օրը ի ս. Ղազար, 

«Բազմավէպ», Վենետիկ-Սուրբ Ղազար, 1920, յուլիս, էջ 213: 
3 Տե՛ս Վ. Խուպէսէրեան, նշվ. աշխ., էջ 33-34: 
4 Տե՛ս Գ. Այտընեան, նշվ. աշխ., էջ 215: 



214 

 

Հետդարձի ճանապարհին Վենետիկում կաթողիկոսն այցե-

լում է ս. Մարկոսի տաճար, լինում է Վենետիկի Մուրադ-Ռա-

փայելյան վարժարանում և հանդիպում վարժարանի տեսուչ 

հ. Վարդան Հացունու հետ: Ի վերջո, Պադուայի, Լիսորայի, 

Միլանի և Շվեյցարիայի վրայով պատվիրակությունը մայի-

սի 13-ին վերադարձավ Փարիզ1: 

Փարիզ հասնելուն պես պարզ դարձավ, որ կացությունը 

Հաճընում, Ադանայում և Այնթապում է՛լ ավելի է վատթարա-

ցել: Իրավիճակից դուրս գալու ելք գտնելու նպատակով 

նույն օրը Ազգային պատվիրակությունը բացառիկ ժողով 

գումարեց, որին ներկա էին ինչպես Պողոս Նուբարը և Ա. Ա-

հարոնյանը, այնպես էլ Սահակ Բ Խապայանը և Կ. Պոլսի 

պատրիարքը: Կաթողիկոսին մտահոգում էր Սան-Ռեմոյի 

1920 թ. մայիսի 18-ի որոշումը, ըստ որի՝ Կիլիկիան բաժան-

վում էր երկու մասի՝ Սիրիային սահմանակից շրջանները և 

Լեռնային Կիլիկիան անցնում էին Ֆրանսիային, իսկ ստվար 

հայկական բնակչություն ունեցող Դաշտային Կիլիկիան 

թողնվում էր Թուրքիային: Այս առիթով նա բողոքագրեր ու-

ղարկեց դաշնակից պետությունների ղեկավարներին և մաս-

նավորապես Մեծ Բրիտանիայի վարչապետին՝ կոչ անելով 

չեղարկել այդ անարդարությունը2: 

Ֆրանսիական կառավարության տմարդի և երկերեսա-

նի քաղաքականությունն առաջ բերեց նաև հայ հոգևորա-

կանության դժգոհությունը: Ադանայի առաջնորդ Մուշեղ 

արք. Սերոբյանը, հասկանալով Ֆրանսիայի արտաքին քա-

ղաքական խաբկանքները կիլիկիահայության նկատմամբ, 

քննադատում է ֆրանսիացի գնդապետ՝ «Հայաստանի կա-

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 216: 
2 Տե՛ս ԳԱԹ, արխիվ, ֆ. Ա. Չոպանյան, գ 9979, III բաժին, թ. 1-3, նաև Ատանայի հայոց 

պատմութիւն, էջ 554-555: 



215 

 

ռավարիչ» Բրեմոնի վարած հակահայկական քաղաքակա-

նությունը, և այդ ամենի արդյունքը լինում է այն, որ Արևել-

քի ֆրանսիական I զորաբաժնի պատերազմական դատա-

րանը 1920 թ. ապրիլի 23-ին մեղադրանք է առաջադրում Մ. 

արք. Սերոբյանին՝ չարագործության, պայթուցիկ նյութեր և 

զենք պահելու կասկածանքով: Այդ առիթով Մուշեղ սրբա-

զանը մայիսի 13-ի նամակով իր բողոքն է հայտնում Ֆրան-

սիայի հանրապետության նախագահ Պոլ Տեշանելին1:  

Սահակ Բ Խապայանի կարճատև այցելությունը Լոնդոն 

և Մանչեստր: Լոնդոնի և Մանչեստրի հայկական գաղութնե-

րը փափագում էին հանդիպել Սահակ Բ․ Խապայանին, որի 

համար իրենց հոգևոր առաջնորդների միջոցով գրավոր 

հրավերներ ուղղեցին կաթողիկոսին: Իրականում, Սահակ Բ․ 

Մեծ Բրիտանիայում որևէ քաղաքական նպատակ չուներ, 

քանի որ Ազգային պատվիրակությունը քանիցս ծանուցել էր, 

որ Կիլիկիայի հարցով հարկավոր էր դիմել հիմնականում Ֆ-

րանսիային: Սակայն օգտվելով առիթից՝ նա ցանկանում էր 

Անգլիայում հանդիպել մի շարք հայասեր անձնավորություն-

ների, այդ թվում՝ Ջեյմս Բրայսի, Գլադստոնի որդու և Քենթր-

բերիի արքեպիսկոպոսի հետ: 

1920 թ. մայիսի 20-ին Սահակ Բ․ Վ. Խուպեսերյանի, Գր. ծ. 

վրդ. Պալաքյանի և Զաքարիա Պզտիկյանի ուղեկցությամբ 

մեկնեց Լոնդոն: Լոնդոնում եղած օրերին՝ մինչև հունիսի 10-

ը, կաթողիկոսը առանձին և մասնավոր հանդիպումներ ու-

նեցավ բազմաթիվ մարդկանց հետ: Մասնավորապես, հան-

դիպեց Լոնդոնի տեղեկատու դիվանի պետ Մալքումի, նրա 

քարտուղար Ա. Սաֆրաստյանի, Հայ Եկեղեցու հոգաբար-

ձության նորընտիր անդամներ՝ Ներսես Կյուլպենկյանի, 

                                                           

1 Տե՛ս Մ. արքեպս. Սերոբեան, Բողոքս ֆրանսական հանրապետութեան նա-խագահին, 

Իզմիր, 1920, էջ 1-15: 



216 

 

Միհրան Կյուտենյանի, Արմենակ Քեհյանի, Մանչեստրի հոգ-

ևոր առաջնորդ Աբել վրդ.-ի, Կ.Պոլսի անգլիական դեսպա-

նատան երբեմնի երեց Ֆ. Տըկլասի և այլոց հետ1: Սակայն 

կաթողիկոսի նախապես ծրագրված շատ հանդիպումներ ի 

չիք դարձան, քանի որ Ջեյմս Բրայսը մեկնել էր Իսպանիա, 

իսկ Անգլիկան եկեղեցու հոգևորականներն էլ Յորք՝ տեղի ե-

պիսկոպոսի ձեռնադրությանը մասնակցելու համար: Այդու-

հանդերձ, մայիսի 31-ին անգլիական պառլամենտի հայա-

սեր պատգամավոր Ուիլհեյմի միջնորդությամբ Սահակ Բ․ Գր. 

ծ. վրդ. Պալաքյանի և Տիրացույանի ուղեկցությամբ հանդի-

պեց Արտաքին գործերի նախարարության խորհրդական 

Համաֆերտինի և նախարարության ասիական գործերով 

զբաղվող պաշտոնյայի հետ, որոնց իր խորին շնորհակա-

լությունը հայտնեց Առաջին աշխարհամարտի տարիներին 

հայ տարագիրներին և գաղթականներին Մեծ Բրիտանիայի 

ցուցաբերած նյութական և բարոյական աջակցության հա-

մար: Միաժամանակ, նա անգլիական բարձրաստիճան պաշ-

տոնյայի միջոցով Լլոյդ Ջորջին փոխանցեց մի գրություն՝ 

արտահայտելով իր դժկամությունը՝ Կիլիկիան երկու մասի 

բաժանելու հարցում Սան-Ռեմոյի վեհաժողովի ընդունած ո-

րոշման դեմ:  

Հունիսի 10-ին Սահակ Բ․ Լոնդոնից վերադարձավ Փա-

րիզ, որտեղ շուտով պարզ դարձավ, որ Ֆրանսիայի Արևել-

յան խնդրի (Պաղեստին և Մոսուլ) և մասնավորապես Կիլի-

կիայի վերաբերյալ Սան-Ռեմոյի պայմանավորվածության 

հարցում ձևավորվել էր ընդդիմություն, որի ղեկավարն էր 

Արտաքին գործերի նախարարության հանձնաժողովի ան-

դամ, նախկին վարչապետ և արտգործնախարար Ա. Բրիանը, 

որը թե՛ մամուլում և թե՛ խորհրդարանում հանդես էր գալիս 

                                                           

1 Տե՛ս Վ.Խուպէսէրեան, նշվ. աշխ., էջ 54: 



217 

 

Սայքս-Պիկոյի համաձայնագրի պաշտպանությամբ: Միաժա-

մանակ, «Տյունլիքս» ընկերությունը, որն ուներ ազդեցիկ ան-

դամներ, բողոքագրեր էր պատրաստում Կիլիկիայի, Մուսոլի 

և Պաղեստինի հարցում Ֆրանսիայի զիջողական քաղաքա-

կանության մասին: Օգտվելով առիթից՝ կաթողիկոսի պատ-

վիրակությունը երկու հիշատակագիր պատրաստեց և բա-

ժանեց խորհրդարանականներին: Հարցն այն աստիճան ար-

դիական դարձավ, որ կառավարությունը պարտավորվեց 

այն խորհրդարանական հանձնաժողովի քննարկման նյութ 

դարձնել1: 

Հունիսի 20-ին Սահակ Բ․-ին է այցելում իր հայասիրա-

կան տրամադրություններով աչքի ընկնող Ֆրանսիայի նախ-

կին վարչապետ Դընիս Կոշեն, որը կաթողիկոսից տեղեկութ-

յուններ է խնդրում Կիլիկիայի վերջին իրադարձությունների 

և նախատեսվող զարգացումների վերաբերյալ: Նախկին 

վարչապետը ցավում էր, որ ի հեճուկս վերջին իրադարձութ-

յունների, իր վարչապետության օրոք 1918 թ. կնքված համա-

ձայնագիրը դրական լուծումներ էր առաջ քաշում արևելյան 

հարցի կապակցությամբ: Դընիս Կոշեի միջնորդությամբ Սա-

հակ Բ․ հունիսի 23-ին նախատեսում է հանդիպել Բրիանին, 

որը 1916 թ. կնքել էր Սայքս-Պիկոյի համաձայնագիրը: Սա-

կայն նախքան այս հանդիպումը նույն օրը կաթողիկոսը բա-

վականին արդյունավետ հանդիպում է ունենում խորհրդա-

րանի պատգամավոր Քեսթեր-Լընայնի հետ, որը քաջածա-

նոթ լինելով կացությանը2, վստահեցնում է, որ Ֆրանսիան, 

որն իր վրա էր կրում ծանր պարտավորություններ, առանց 

                                                           

1 Տե՛ս Վ. Խուպէսէրեան, նշվ. աշխ., էջ 61: 
2 Սահակ Բ․ ուղղված Այնթապի կաթողիկոսական փոխանորդ Ներսես Թավուգճյանի 

հունիսի 1-ի նամակից պարզ էր դարձել Ռոբեր Տըքեի և Մ. Քեմալի միջև կնքված 20-

օրյա զինադադարը, ըստ որի՝ Այնթապը հանձնվում էր Թուրքիային: Տե՛ս Ա. Կեսար, 

Այնթապի գոյամարտը, Պօսթըն, 1945, էջ 55-194: 



218 

 

երաշխիքների չէր թողնի Կիլիկիան: Կաթողիկոսն էլ, հաշվի 

առնելով Այնթապի և Հաճընի հայության ինքնապաշտպա-

նական կորովը, առաջարկում է ֆրանսիական հովանու ներ-

քո ստեղծել հայկական կամավորական գնդեր՝ Անդրանիկի 

հրամանատարությամբ: Սակայն Քեստեր-Լընայը պատաս-

խանում է. «Թերևս կառավարութիւնը կը զգուշանայ առիթ 

չը տալու Թուրքերուն նոր գրգռումի և ջարդի»1: 

Հունիսի 23-ին Բրիանի հետ հանդիպման ժամանակ, ո-

րին ներկա էին Վ. Խուպեսերյանը և Զ. Պզտիկյանը, Սահակ 

Բ․ ներկայացնում է Կիլիկիայի հետ կապված բոլոր մանրա-

մասնությունները, քրիստոնյաներին սպառնացող վտանգը 

և Ֆրանսիայի համար Կիլիկիայից հեռանալու նյութական և 

բարոյական վնասները: Նա խնդրում է. «Պաշտպանէ՛ք Կիլի-

կիոյ դատը յօգուտ ֆրանս. և հայկական շահերուն»2, քանի 

որ Կիլիկիայի ազգաբնակչությունը վայելում էր Ֆրանսիայի 

քաղաքակրթական ներկայությունը և հովանավորությունը և 

պետք է մտներ նրա մանդատի ենթակայության տակ: Երկ-

կողմ հանդիպման արդյունքը լինում է այն, որ Բրիանը պար-

տավորվում է հարցը բարձրացնել խորհրդարանում՝ մինչև 

վերջնական որոշում կայացնելը: Միաժամանակ, խնդրի 

կարևորությունը և հրատապությունը մատնանշելու համար 

և հաշվի առնելով կաթողիկոսի հեղինակությունը, երկու 

կողմերը պայմանավորվում են, որ Կիլիկիայի խնդիրը 

խորհրդարանի արտաքին գործերի հանձնաժողովին ան-

ձամբ ներկայացնի Սահակ Բ․: Սակայն, ցավոք, արտաքին 

գործերի հանձնաժողովն այդ հնարավորությունը չի ընձե-

ռում կաթողիկոսին, քանի որ ֆրանսիացի պաշտոնյաների 

մեղրածորան հավաստիացումները սոսկ դիվանագիտական 

                                                           

1 Վ. Խուպէսէրեան, նշվ. աշխ., էջ 63: 
2 Նույն տեղում, էջ 66: 



219 

 

խաղեր էին: Նրանք խոստանում էին կիլիկիահայության մա-

սին ելույթներ ունենալ և նույնիսկ՝ «Կիլիկիոյ մէջ հիմնել 

ինքնավար պետութիւն մը, ուր հայ ժողովրդի ազգային բաղ-

ձանքները գոհացում պիտի ստանան»1: 

Ֆրանսիական պետական այրերից հիասթափված Սա-

հակ Բ․ պատվիրակությունը որոշում է հեռանալ Ֆրանսիա-

յից և հետ վերադառնալ Կիլիկիա, սակայն հունիսի 24-ին 

հրաժեշտի կապակցությամբ Արտաքին գործերի նախարա-

րությունում վերջին տեսակցությունն է անցկացնում արտ-

գործնախարար Կամերերի հետ՝ իր շնորհակալությունը 

հայտնելով ֆրանսիական կառավարության տված հավաս-

տիքների համար և ցանկություն հայտնում, որ Ֆրանսիայի 

ներկայությունը Կիլիկիայում տևական լինի, քանի որ. «Հա-

յոց սէրն առ Ֆրանսա անկեղծ է եւ Արեւելքի մէջ միակ 

տարրն է, որ իր շահը Ֆրանսայի շահէն չի բաժներ եւ նա-

խանձախնդիր է Ֆրանս պատուոյն»2:  

Հունիսի 27-ին վեհափառին է այցելում նաև Այնթապի և 

Ուրֆայի շրջանում ֆրանսիական զորքերի հրամանատար 

Գոլոնել Նորմանը, որն արժեքավոր տեղեկություններ է ներ-

կայացնում քաղաքական շրջանակներում տիրող մտայնութ-

յան մասին3: 

Ավարտելով իր աշխատանքները, Սահակ Բ․ հուլիսի 1-

ին Փարիզից մեկնեց Մարսել, այնտեղից Ալեքսանդրիա, 

Պորտ Սայիդ և Բեյրութի վրայով նոյեմբերի 1-ին հետ վերա-

դարձավ Ադանա: 

                                                           

1 Թ. Վեհապետեան, Լուսարձակ մեր անցեալ եւ ներկայ հանրային կեանքին վրայ, 

ներածական 5-րդ գիրքին. Յաւելեալ լրացուցիչ բաժինով, ընդհ. խորհրդածութեան 

առիթ մեր հոգեւոր իշխան. եւ ազգ. մարմիններուն, Պէյրութ, 1993, էջ 85: 
2 Վ. Խուպէսէրեան, նշվ. աշխ., էջ 72: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 77: 



220 

 

Ֆրանսիացի բարձրաստիճան այրերն այդ ամենն անում 

էին զուտ իրենց հեղինակության բարձրացման համար: «-

Սիոն» ամսագիրը նկատում է. «․․․պագշոտ դիւանագիտու-

թիւնը և զոհուած արդարութիւնը դէմդիմաց կուգան ալեւոր 

Հայրապետին գործունէութեան գիծին վրայ, նոր յուսախա-

բութիւններու կսկիծները արթնացնելով անոր ներսը»1:  

Նշենք նաև, որ Սահակ Բ․ Խապայանի արտասահման-

յան ուղևորությունը միանշանակ չեն ընդունել ժամանակի 

ազգային-քաղաքական գործիչները: Կ. Պոլսի Զավեն պատ-

րիարքը փորձում է միտումնավորություն և անտարբերութ-

յուն տեսնել կաթողիկոսի եւրոպական ուղևորության մեջ և 

կարծում է, որ Խապայանը Ֆրանսիա մեկնեց ֆրանսիական 

իշխանությունների անմիջական թելադրանքով, քանի որ 

կաթողիկոսը՝ «ֆրանսացիներու դէմ քայլ առնել չէր ուզեր»: 

Զավեն պատրիարքը քննադատում է նաև ազգային պա-

տասխանատվության նկատմամբ ամենայն անտարբերութ-

յամբ իրականացված Սահակ Բ․ վենետիկյան ճամփորդութ-

յունը, որն ի կատար ածվեց մի այնպիսի ժամանակաշրջա-

նում, երբ Կիլիկիայում իրավիճակը խառն էր: Իսկ թե կաթո-

ղիկոսն ինչո՞ւ մեկնեց Լոնդոն և Մանչեսթր՝ ըստ Զավեն 

պատրիարքի, ոչ ոքի հայտնի չէր: Դեռ ավելին, նա Անգլիա-

յում իշխանություններին դիմումներ չներկայացրեց, որով-

հետև մտավախություն ուներ, որ այն ֆրանսիական իշխա-

նությունների կողմից հավանության չէր արժանանա: Միա-

ժամանակ, Զավեն արք. մատնանշում է, որ Սահակ Բ․ Խա-

պայանն ընդհանրապես իր արտասահմանյան հանդիպում-

ները չի համակարգել Հայոց ազգային պատվիրակության՝ և 

հատկապես Պողոս Նուբարի ու Գաբրիել Նորատունկյանի 

                                                           

1 «Սիոն», Երուսաղէմ, 1929 թ. յունուար, թիւ 1, էջ 76: 



221 

 

հետ, և որ ինքն իրեն լիազորել էր որպես «Կիլիկիոյ Հայոց 

ներկայացուցիչ»1:  

Այսպիսով, եթե ամփոփելու լիենեք Սահակ Բ․ կատա-

րած եւրոպական ուղևորության արդյունքները, ապա կարող 

ենք ասել, որ Սահակ Բ․ Խապայանը Ստեփանոս Ե․ Սալմաս-

տեցուց (1545-1567), Միքայել Ա․ Սեբաստացուց (1567-1576), 

Հակոբ Դ․ Ջուղայեցուց (1655-1680) և Մկրտիչ Ա․ Խրիմյան 

Հայրիկից (1893-1907) հետո հինգերորդ կաթողիկոսն էր, որ 

հայկական հարցի քննարկման համար հասնում էր Եւրոպա: 

Սակայն առատ խոստումներից և ձևական հարգանքի ար-

ժանանալուց բացի, նա ուրիշ ոչ մի բան չի ստանում և դառ-

նում է «անպատիւ քաղաքականութեան, սուտի եւ կեղծիքի 

զոհ...»2: 

 

ЕВРОПЕЙСКАЯ ПОЕЗДКА 1920 ГОДА КАТОЛИКОСА 

КИЛИКИИ СААКА II ХАПАЯНА ВО ФРАНЦИЮ, 

ИТАЛИЮ И ВЕЛИКОБРИТАНИЮ 

 

Ваагн Арутюнян 

РЕЗЮМЕ 

Осенью 1919 года кемалистская Турция начала войну 

против армянской Киликии. Принимая во внимание плач-

евное положение и осаду Хачина кемалистами, Саак II 

Хапаян, хорошо знакомый с поселением и имевший боль-

шую известность за границей, выражает желание немед-

ленно и скрытно выехать в Европу, в частности во Фран-

цию, и просить власти для предотвращения дальнейших 

                                                           

1 Զաւէն արքեպս., Պատրիարքական յուշեր. վաւերագիրներ եւ վկայութիւններ, Գահիրէ, 

1947, էջ 365-370: 
2 Զ., դոկտ. աւ. քհնյ. Արզումանեան, Տ.Տ. Սահակ Բ. Խապայեան. կաթողիկոսին վերջին 

այցն ու Կիլիկիոյ ճակատագիրը 1920-1921, «Պայքար» շաբաթաթերթ, բացառիկ, 2020, 

օգոստոսի 16, թիւ 33 (188), էջ 34: 



222 

 

армянских погромов. Европейское путешествие Саака II 

Хапаяна началось 13 марта 1920 г. и продолжалось до 1 

ноября 1920 г. Прибыв 25 марта в Париж, Католикос 

встретился сначала с армянскими общественно-полити-

ческими деятелями, затем со специальным послом и се-

кретарем президента Франции Луи Эрмитом, дипло-

матом премьер-министра по восточным делам Паржто-

ном, премьер-министром Франции Милраном, президен-

том Франции Полем Дешанелем, Министром культуры 

Франции, Министром вооруженных сил Франции, гене-

ральным дипломатом Бенина, архиепископом Парижа, 

кардиналом Леон-Адольфом Аметти, премьер-министром 

Греции Э. С Венизелосом и другими. 6 мая 1920 г. Саак II 

Хапаян также отправился в Венецию и на остров Свя-

того Лазаря, а 20 мая 1920 г. в сопровождении В. Хупе-

серяна, Высокопреосвященнейшего Владыки Григориса 

Палакяна и Закария Пзтикяна выехал в Лондон, где 

встретил с Малкумом, руководителем Лондонского ин-

формационного дивана, со своим секретарем А. Сафрас-

тяном и членами попечительства Армянской церкви. 

Саак II Хапаян был пятым католикосом после Степаноса 

Салмастета, Микаэла Себастати, Акопа Джугаца и Мкр-

тича Хримяна Айрика, приехавших в Европу для обсуж-

дения армянского вопроса. 

 

SAHAK II KHAPAYAN'S EUROPEAN TRIP IN 1920 TO 

FRANCE, ITALY AND GREAT BRITAIN 

 

Vahagn Harutyunyan 

SUMMARY 

In the fall of 1919, Kemal Turkey started a war against 

Armenian Cilicia. Taking into account the deplorable situation 

and the siege of Hachin by the Kemalists, Sahak II Khapayan, 

who was familiar with the settlement and had a great 



223 

 

reputation abroad, expresses his desire to immediately and 

quietly leave for Europe, particularly France, and ask the 

authorities to prevent further Armenian massacres. Sahak II 

Khapayan's European trip began on March 13, 1920 and lasted 

until November 1, 1920. Arriving in Paris on March 25, the 

Catholicos met first with Armenian social and political figures, 

then with French President's Special Ambassador and 

Secretary of the Presidency Louis Hermit, Prime Minister's 

Ambassador for Eastern Affairs Parzhton, French Prime 

Minister Milran, President Paul Techanel, Minister of Culture, 

Ambassador of the Ministry of Defense - General Benin, 

Archbishop of Paris, Amethi, Prime Minister of Greece E. With 

Venizelos and others. On May 6, 1920, Sahak II Khapayan also 

went to Venice and St. Lazar, and on May 20, 1920, 

accompanied by V. Khupeseryan, the Most Reverend Grigor 

Palakyan, and Zakaria Pztikyan, he left for London, where he 

met with Malkum, the head of the London Information Diwan. 

with his secretary A. Safrastyan and members of the 

Armenian Church's trusteeship. Sahak II Khapayan was the 

fifth Catholicos, after Stepanos Salmastet, Mikael Sebastati, 

Hakob Jughayets and Mkrtich Khrimyan Hayrik, who came to 

Europe to discuss the Armenian issue. 

 

Վահագն Հարությունյան, պատմական գիտությունների թեկ-

նածու, ԵՊՀ Աստվածաբանության ֆակուլտետի դասախոս, ԳԱԱ 

Պատմության ինստիտուտի Հայ գազթօջախների և Սփյուռքի 

պատմության բաժնի կրտսեր գիտաշխատող: 



Ваагн Арутюнян, кандидат исторических наук, 

преподаватель факультета Богословии ЕГУ, младший 

научный сотрудник отдела истории армянских колоний и 

диаспоры Института истории АН. 



mailto:vahag0107@gmail.com
mailto:vahag0107@gmail.com


224 

 

Vahagn Harutyunyan, candidate of historical sciences, 

lecturer of the Faculty of Theology, Junior researcher of the 

Department of History of Armenian Colonies and Diaspora of 

the Institute of History Academy of Sciences. 



 

 

 

 

 

 

 

 

  

mailto:vahag0107@gmail.com


225 

 

Էդգար Հովհաննիսյան 

Բալինտ Կովաչ 

 

ՍԻՐԻԱՅԻ ԵՒ ԼԻԲԱՆԱՆԻ ԵՐՈՒՍԱՂԵՄԱՊԱՏԿԱՆ 

ԹԵՄԵՐԻ1 ՓՈԽԱՆՑՈՒՄԸ ԿԻԼԻԿԻՈ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆԸ 

ԵՒ ԴՐԱ ՆՇԱՆԱԿՈՒԹՅՈՒՆԸ 

 

Հիմնաբառեր՝ Հայոց եկեղեցի, Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողի-

կոսություն, Երուսաղեմի հայոց պատրիարքություն, հայկական սփյուռք, 

Սիրիայի և Լիբանանի երուսաղեմապատկան թեմեր, թեմերի հանձնումը։ 

 

Ключевые слова: Армянская церковь, Католикосат Вели-

кого Дома Киликийского, Армянский Патриархат Иерусалима, 

Армянская диаспора, Армянские общины Сирии и Ливана, 

Епархии Армянского Патриархата Иерусалима в Сирии и Ли-

ване, передача епархий. 

 

Key words: Armenian church, The Catholicosate of the Great 

House of Cilicia, Armenian Patriarchate of Jerusalem, Armenian 

Diaspora, Dioceses of Armenian Patriarchate of Jerusalem in Syr-

ia and Lebanon, Transfer of Dioceses. 

   

Մուտք 

Սիրիայում և Լիբանանում Երուսաղեմի հայոց պատ-

րիարքությանը պատկանող եկեղեցիները, վանքերն ու կալ-

վածքները դարեր շարունակ կարևոր նշանակություն են ու-

նեցել պատրիարքության համար: Վերջիններս հանդիսացել 

են նաև Հայաստանից և Կիլիկիայից ցամաքային ճանապար-

                                                           

1 Հարկ ենք համարում նշել, որ Երուսաղեմի հայոց պատրիարքությունը Սիրիայի և 

Լիբանանի տարածքում թեմերի փոխարեն ուներ հոգևոր տեսչություններ, սակայն 

հաճախ փաստաթղթերում և մամուլում օգտագործվում է թեմեր բառը, ուստի 

հոդվածում մենք երբեմն օգտագործում ենք այդ ձևակերպումը։ 



226 

 

հով Երուսաղեմ ուխտագնացության մեկնող հայ ուխտավոր-

ների համար հանգրվաններ և այդ պատճառով հաճախ կոչ-

վել են «Հոգետուն»: Բեյրութի, Դամասկոսի և Լաոդիկեի (Լա-

թաքիա) երուսաղեմապատկան եկեղեցիների ու վանքերի 

գլուխ կանգնած են եղել Ս. Աթոռի միաբան հանդիսացող 

հոգևոր տեսուչները։ 

Ցեղասպանությունից հետո Սիրիայի և Լիբանանի տա-

րածքում էին հաստատվել տասնյակ հազարավոր վերապ-

րածներ, որոնց մեծ մասը Կիլիկիայի և դրա հարակից տա-

րածքների հայության բեկորներն էին։ Վերջիններս ժամա-

նակին գտնվել էին Կիլիկիո կաթողիկոսության հոգևոր իշ-

խանության ներքո։ 1921 թ․ Կիլիկիո կաթողիկոս Սահակ Բ 

Խապայանի Սիսից տարագրվելուց և ժամանակավորապես 

Հալեպում հաստատվելուց հետո ստեղծվեց յուրահատուկ մի 

իրավիճակ։ Մի կողմից Սիրիայի և Լիբանանի տարածքի թե-

մերը գտնվում էին Երուսաղեմի հայոց պատրիարքության 

ենթակայության ներքո, իսկ մյուս կողմից այդ տարածքնե-

րում հաստատված հայության գերակշիռ մասը նախկինում 

ենթարկվել էին Կիլիկիո կաթողիկոսության հոգևոր տես-

չությանը։  

Կիլիկիո Աթոռը կորցրել էր նախկինում իրեն պատկա-

նող մոտ երեսուն թեմերը, բացի Բերիո (Հալեպի) թեմից1։ 

Նոր պայմաններում Կիլիկիո կաթողիկոսության վերակազ-

մության համար անչափ կարևոր էր նոր թեմերի ձեռք բեր-

ման գործընթացը։ Առաջին թեմը, որ անցավ Կիլիկիո կաթո-

ղիկոսության ենթակայության տակ 1920-ական թթ․ կեսերին 

դա Կիպրոսի հայոց թեմն էր2։ Սակայն հրատապ խնդիր էր 

                                                           

1 Տե՛ս Բ․ Եղիայեան, Ժամանակակից պատմութիւն Կաթողիկոսութեան Հայոց Կիլիկիոյ 

1914-1972, Անթիլիս, 1975, էջ 280-291: 
2  Մանրամասն տե՛ս Է․ Հովհաննիսյան, Կիպրոսի թեմի վերակազմությունը և 

կիպրահայությունը (1920-1940)։ Պետրոս արքեպս․ Սարաճյան, Երևան, 2021, 152 էջ:  



227 

 

շարունակում մնալ Սիրիայի և Լիբանանի երուսաղեմա-

պատկան թեմերի պատկանելության հարցի հստակեցումը։ 

1920-ական թթ․ կեսերից կաթողիկոս Սահակ Բ Խապայանը 

ձեռնամուխ եղավ այդ խնդրի լուծմանը, որն իր հանգուցա-

լուծումն ստացավ 1929 թ․։ 

Հոգևոր «երկիշխանություն» Սիրիայում և Լիբանանում 

1920-ական թթ․: Կիլիկիո Աթոռը տարագրության հետևան-

քով էականորեն թուլացած էր, գրեթե զրկվել էր նյութական 

միջոցներից, որը խիստ դժվարություններ էր ստեղծում այդ 

տարածքներում հաստատված հայության հոգևոր կարիքնե-

րը հոգալու, անգամ սեփական գոյությունը պահպանելու ա-

ռումով: Կիլիկիո կաթողիկոսությունը 1924 թ․ դրությամբ 

«…կաթողիկոսին մօտ և այլուր» ուներ ընդամենը ինը միա-

բան1: Ստեղծված իրավիճակը որոշ շրջանակների մոտ առա-

ջացրել էր հոռետեսական կանխատեսումներ կաթողիկո-

սության հետագա գոյության հարցում: Սակայն Կիլիկիո Ա-

թոռի երկարամյա և փորձառու գահակալը՝ Սահակ Բ-ն, այլ 

ծրագրեր ուներ՝ Կիլիկիո Աթոռը նոր պայմաններում ամ-

րապնդելու, ավելին՝ գաղթական հայության ազգային կյան-

քի գլխավոր առանցքը դառնալու առումով:  

Ուստի, անհրաժեշտ էր մի քանի կարևոր ձեռնարկների 

իրականացումը, որոնց թվում Սիրիայի և Լիբանանի տա-

րածքում ազգային-եկեղեցական կյանքում առաջացած երկ-

վության վերացումն էր: Փաստորեն, Կիլիկիո կաթողիկոսի՝ 

իր հոտի հետ, Սիրիայի և Լիբանանի տարածքում հայտնվելը 

ինչ-որ առումով հոգևոր երկիշխանություն էր ստեղծել: Մի 

կողմից այդ տարածքները գտնվում էին Երուսաղեմի հայոց 

պատրիարքության հոգևոր վարչական իշխանության ներքո, 

                                                           

1  Տե՛ս «Վաւերագրեր Հայ Եկեղեցու պատմութեան», Գիրք Դ, Տ.Տ. Սահակ Բ 

Խապայեան. Կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ (1891-1940թթ.), Երևան, 1997, էջ 463: 



228 

 

մյուս կողմից այդտեղ հաստատված հայության գերակշխռ 

մասը նախկինում՝ մինչ տեղահանությունը, գտնվել էր Կիլի-

կիո կաթողիկոսության հոգևոր իշխանության ներքո։ Վեր-

ջիններս տեղահանությունից հետո էլ նախընտրում էին Կի-

լիկիո կաթողիկոսի հոգևոր առաջնորդությունը:  

Ստեղծված հոգևոր իշխանության երկվությունը կամ 

«երկիշխանությունը» հղի էր բազմաթիվ վտանգներով, որը 

կարող էր հերթական լարվածությունը բերել Հայոց եկեղե-

ցու ներսում: Նույն տարածքում երկու նվիրապետական ա-

թոռների ներկայացվածությունը կարող էր որոշակի մրցակ-

ցություն առաջացնել երկու աթոռների միջև՝ դրանով ավե-

լացնելով այն խնդիրների թիվը, որոնց առջև կանգնած էր 

տարագիր հայությունը. «Այս կերպով երևան կուգար ժո-

ղովրդեան հոգևոր մատակարարութեան գործին մէջ ակա-

մայ մրցակցութեան եւ երկւութեան պարագայ մը»1,-գրում 

էր Սահակ Բ-ն Երուսաղեմի հայոց պատրիարք Եղիշե արք․ 

Դուրյանին խնդրի վերաբերյալ: Ստեղծված իրավիճակը են-

թադրում էր խելամիտ մոտեցում՝ խուսափելու համար նոր 

խնդիրներից։ 

Մինչ կիլիկիահայության գաղթը երուսաղեմապատկան 

երեք թեմերի մեջ առաքելական հայերի թիվը մեծ չէր՝ մոտ 

1500-2000 ծուխ2։ Այդ հանգամանքն է Սահակ Բ-ն մատնան-

շում 1925 թ. Կիպրոսի թեմի առաջնորդ Պետրոս արք․ Սա-

րաճյանին գրած նամակում. «Դուք Պեյրութ տեսչութիւն ը-

րած էք, քանի՞ տուն ծուխ ունէիք, մենք ալ 1881ին Դամաս-

կոս մնացած ենք, ուր հազիւ 25 տուն ծուխ ունէր Ս. Սարգիս 

                                                           

1 Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան փոխանցումը, 

Երուսաղէմ, 1930, էջ 5: 
2 Տե՛ս Թղթակցութիւն Մեծի Տանն Կիլիկիոյ երեք կաթողիկոսներու եւ Ամենայն Հայոց 

կաթողիկոս Խորէն Ա. Մուրադբէկեանի, Անթիլիաս, 2002, էջ 39, տե՛ս նաև 

Վաւերագրեր․․․, Գիրք Դ, էջ 449, 453, 486: 



229 

 

եկեղեցին: Այսօր միայն Պէյրութ 25 հազար եւ Դամասկոս 13 

հազար հայեր կան»1:  

Երուսաղեմի պատրիարքության միաբան Բաբկեն եպ․ Կ-

յուլեսերյանը 1923 թ. գարնանը այցելում է Սիրիա և Լիբա-

նան՝ տեղում ծանոթանալու հայ գաղթականության օրհա-

սական վիճակին2: Վերջինս, սեփական նախաձեռնությամբ, 

մի տեղեկագրեր է պատրաստում, որտեղ Եղիշե պատրիար-

քին, Ազգային պատվիրակությանը և հայ մեծահարուստնե-

րին է ներկայացնում գաղթականների վիճակը3՝ ակնկալելով 

ստանալ վերջիններիս աջակցությունը, որպեսզի. «…այս 

գաղթականութիւնը չկորսուի եւ չկորսնցնէ իր ազգային 

նկարագիրը մեր յոռետեսութեան եւ անհոգութեան երեսէն»4: 

Իր այս այցից հետո Բաբկեն սրբազանը Սահակ Բ-ին գրած 

նամակներից մեկում, անդրադառնալով առաջնային անե-

լիքներին, գրում է. «Այս ժողովուրդը պէտք ունի հոգեւոր 

մխիթարութեան եւ ազգային գործոց վարչական կանոնադ-

րութեան»՝ միաժամանակ առաջարկելով «երեք գլխաւոր 

գաղութային կենդրոններու մէջ՝ Պերութ, Հալէպ, Շամ» 

բարձրաստիճան հոգևորականների հրավիրել հոգևոր տես-

չության5: 

                                                           

1 «Թղթակցութիւն Սահակ Բ. կաթողիկոսի եւ Պետրոս արք. Սարաճեանի», «Կիլիկիոյ 

կաթողիկոսութեան արխիւներ», թիւ 4, խմբագիր՝ Վարուժան արքեպիսկոպոս, 

Նիկոսիա-Կիպրոս, «Հայկական մատենաշար Գալուստ Կիւլպենկեան 

հիմնարկութեան», 2010, Էջ 138: 
2  Տե՛ս «Թղթակցութիւն Սահակ Բ. եւ Բաբգէն Ա. Կաթողիկոսներու», «Կիլիկիոյ 

կաթողիկոսութեան արխիւներ», թիւ 1, Անթիլիաս, 1999, էջ 23-26: 
3  Տե՛ս «Տեղեկագիր Սուրիոյ և Պաղեստինի հայ գաղթականութեան մասին», 

պատրաստուած ընդ հսկողութեամբ Գեր․ Բաբգէն եպիս․ Կիւլեսէրեան, Երուսաղեմ, 

1923, Փարիզի Նուբարյան գրադարան, թղթապանակ՝ Refugies (Proshe-Orient.), 

apres le 1eu g. m., էջ 1-13։  
4 «Թղթակցութիւն․․․», թիւ 1, էջ 26: 
5 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 24: 



230 

 

 Բաբկեն սրբազանը հասկանում էր, որ նման քայլի 

գնալու դեպքում հնարավոր է Երուսաղեմի հայոց պատ-

րիարքության հետ առաջանան որոշ թյուրիմացություններ: 

Սակայն վերջինս միաժամանակ կարծում էր, որ գործնակա-

նում խնդիրը հնարավոր է հարթել, եթե «…առժամանակեայ 

կարգադրութիւն մը ընել այս մասին՝ հասկացողութեան մը 

գալով Երուսաղէմի հետ»1: Փաստորեն, Բաբկեն սրբազանը, 

լինելով Երուսաղեմի հայոց միաբանության անդամ և տե-

ղում ծանոթանալով իրավիճակին, ստեղծված պարագանե-

րում որպես արդյունավետ լուծում հանգեց թեմերի փո-

խանցման մտքին: «Եթէ լքուի այս գաղթական հայութիւնը 

իր բախտին եւ գոնէ հոգեւորապէս առարկայ չըլլայ մասնա-

ւոր հոգածութեան, պէտք է գիտնալ, որ այս ութը տարուան 

թշուառութեանց հետեւանքները ծանր պիտի ըլլան եւ այս 

ժողովուրդը բոլորովին պիտի կորսուի»2,- գրում է Բաբկեն 

սրբազանը:  

Այն, որ Սիրիայի և Լիբանանի հայ բնակչության հոգևոր 

իշխանության կազմակերպմամբ Կիլիկիո Աթոռը զբաղվում 

էր մինչ թեմերի պաշտոնական հանձնումը, վկայում է 1924 

թ․ օգոստոսին Սահակ Բ-ի նամակը հղված ֆրանսիական 

բարձր կոմիսար Վեյկանին, որտեղ կաթողիկոսը վերջինիս է 

ներկայացնում Սիրիայում, Լիբանանում և Կիպրոսում կենտ-

րոնացած հայերի վիճակագրական տվյալներ, ինչպես նաև, 

իր կատարած «թեմերու վարչական կենրոնացումները» և 

տեղական առաջնորդների անունները ըստ հինգ թեմերի 

բնակավայրերի, միաժամանակ խնդրելով. «…Նորին վսեմու-

թենէն որ հաճի բոլոր իշխանութեանց յանձնարարել իր կող-

մէ նշանակուած այս պատասխանատու եկեղեցականներուն 

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 24: 
2 Նույն տեղում, էջ 26: 



231 

 

պարտականութեանց կատարման դիւրութիւններ ընծայե-

լու»1: Այս պարագայում չի կարելի չհամաձայնել Բ. Եղիայա-

նի այն պնդման հետ, թե. «…գործնականապէս ժողովուրդը 

տեղաւորուծ էր ու թեմական գործերը կը կառավարուէին 

Սահակ կաթողիկոսի հոգածութեան ներքեւ»2: 

Փաստորեն, մինչ երուսաղեմապատկան թեմերի պաշ-

տոնական հանձնումը Կիլիկիո կաթողիկոսությունը փաս-

տացի սկսել էր դրանք իրեն ենթարկելու և գաղթականների 

հոգևոր կարիքները հոգալու գործընթացը: Սահակ վեհա-

փառը շուտով ձեռնամուխ է լինում թեմերի պաշտոնական 

հանձնումը իրականություն դարձնելու գործին: Դրանով 

նախ կվերացվեր հոգևոր «երկիշխանությունը», հետո նաև 

Կիլիկիո Աթոռը կարևոր հենարան կստանար տարածաշրջա-

նում ամրապնդվելու և իր գործառույթներն արդյունավետ ի-

րականացնելու հարցում:  

Ջանքեր երուսաղեմապատկան թեմերը Կիլիկիո կաթո-

ղիկոսությանը փոխանցելու ուղղությամբ: Երուսաղեմա-

պատկան թեմերի փոխանցման ուղղությամբ առաջին պաշ-

տոնական քայլն արվում է 1924 թ․, երբ մարտի 14-ին Սահակ 

Բ-ն դիմում է պատրիարք Եղիշե արք․ Դուրյանին՝ խնդրելով 

«անգնահատելի ծառայութիւն» մատուցել և թեմերը հանձ-

նել Կիլիկիո կաթողիկոսությանը․ «Ժողովուրդը թողուլ ներ-

կայ անկազմակերպ վիճակի մէջ, ինչպէս ակնարկեցինք, Ե-

կեղեցին կործանումի և ժողովուրդը տեղական քրիստոնեայ 

տարրին հետ ձուլումի պիտի առաջնորդէ»,- ասված էր նա-

մակում։ Նույն նամակում կաթողիկոսն անդրադառնում է 

«առաջ գալիք խաչաձեւումներին ու բարդութիւններին, եթե 

Սիրիայում և Լիբանանում միաժամանակ շարունակեին գոր-

                                                           

1 Եղիայեան Բ․, նշվ․ աշխ․, էջ 282: 
2 Նույն տեղում, էջ 282: 



232 

 

ծել Երուսաղեմի պատրիարքության տեսուչ-փոխանորդնե-

րը։ «Մէկ հօտին երկու հովիւ եւ մէկ Եկեղեցւոյն երկու ա-

ռաջնորդ ունենալը․․․»1, այլ խոսքով, հոգևոր «երկիշխա-

նության» գոյությունը, Սահակ վեհափառը, իրավացիորեն, 

վտանգավոր է համարում Հայոց Եկեղեցու համար։ Վերջինս 

շեշտում է, որ Կիլիկիո կաթողիկոսությունը ակնկալում է 

միայն «…եկեղեցիները և անոնց յարակից ու վարդապետաց 

յատկացեալ բնակավայրերը»2՝ ոչ մի հավակնություն չունե-

նալով Երուսաղեմին պատկանող կալվածքների և դրանց ե-

կամուտների նկատմամբ: Սահակ կաթողիկոսը չէր թաքց-

նում, որ հետագայում, երուսաղեմապատկան եկեղեցիները 

ձեռք բերելուց հետո, նպատակ ուներ․ «…Հալէպի և Անտիո-

քի Կիլիկիեան թեմերուն վրայ երկու նոր թեմեր և առաջնոր-

դութիւններ աւելցնել…»3:  

Երուսաղեմի պատրիարքությունն սկզբում դեմ էր թեմե-

րի հանձնմանը։ 1924 թ․ Երուսաղեմից Մայր Աթոռ կաթողի-

կոսի տեղակալ Բագրատ արք․ Վարդազարյանին հղված մի 

տեղեկագրում նշվում է, որ թեև Սահակ Բ-ն ցանկանում է 

Սիրիայի և Լիբանանի իրենց թեմերը, քանի որ ժողովուրդը 

իր նախկին հոտի ներկայացուցիչներն են, սակայն իրենք 

դեմ են թեմերի փոխանցմանը՝ պատճառաբանելով, որ եկե-

ղեցիները «անխտիր» բաց են բոլորի առջև, իսկ այդտեղ 

գտնվող վանքերը Երուսաղեմի սեփականությունն են4։ 

Նույն տեղեկագրում նշվում էր, որ Սիրիայում որևէ վի-

ճակ՝ այսինքն թեմ, գոյություն չունի և այնտեղ գտնվող հոգ-

ևորականները՝ վարդապետներ և քահանաներ, Երուսաղեմի 

հոգևոր տեսչության ներքո մատակարարում են ժողովրդի 

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 295: 
2 «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 10: 
3 Նույն տեղում, էջ 9: 
4 Տե՛ս ՀԱԱ, ֆ․ 409, ց․ 1, գ․ 3783, թ․ 4։ 



233 

 

հոգևոր պետքերը1։ Նամակում նշվում էր նաև, որ Հալեպ 

քաղաքում, որտեղ կար եկեղեցի, դպրոց, որբանոց, իբրև 

կաթողիկոսական փոխանորդ պաշտոնավարում էր արմա-

շական Փառեն ծ․վարդապետ Մելքոնյանը2։ Հայտնի է, որ 

Հալեպում միաժամանակ գոյություն ուներ Կիլիկիո կաթողի-

կոսությանը պատկանող թեմ։ 

Երուսաղեմապատկան թեմերը իր ենթակայության տակ 

փոխանցելու ցանկությունը ցույց է տալիս, որ Կիլիկիո կա-

թողիկոսությունը, ի դեմս իր պետ Սահակ Բ կաթողիոսի, 

արդեն որոշակիորեն կորցրել էր Կիլիկիա վերադարձի հույ-

սը և այլևս Կիլիկիո Աթոռի ծրագրերը կապված էին Սփյուռ-

քի հետ, մասնավորապես Սիրիայում և Լիբանանում հաս-

տատված և սփյուռքացման ուղին բռնած հարյուր հազարից 

ավելի գաղթական հայության հետ: Ասվածի ապացույցն են 

1924 թ․ մարտի 14-ին Սահակ Բ-ի Եղիշե պարտրարքին գրած 

նույն նամակի հետևյալ տողերը. «Եթէ յուսոյ բեկոր մի ունե-

նայինք վերադարձի, առանց որևէ խնդրանքի կը մնայինք 

երկար տարիներ ներկայ վիճակով, ինչպէս մնացինք շուրջ 

երեք տարիներ, սակայն առայժմ յոյսերը խուսափուկ երազ-

ներու պէս կը ցնդին…»3: Վերադարձի մարող հույսն էր ստի-

պում ալեհեր վեհափառին երիտասարդական ավյունով ձեռ-

նամուխ լինելու ցիրուցան եղած գաղթահայության կազմա-

կերպման գործին՝ «…Լիբանանեան և Սուրիական բոլոր հո-

ղամասին վրայ համախռնուած հարիւր հազարաւոր հայու-

թիւնը օժտել վերջապէս եկեղեցական ու վարչական միօրի-

նակ ու միաձոյլ կազմակերպութեամբ մը Կիլիկիոյ Կաթողի-

                                                           

1 Տե՛ս, նույն տեղում։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում։ 
3 «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 11։ 



234 

 

կոսին՝ իբրև իրենց Գերագոյն Պետին, վերին նախագահու-

թեան և ուղղակի անմիջական վերահսկողութեան ներքև»1:  

Սահակ կաթողիկոսին ուղարկված պատասխան նամա-

կում Եղիշե սրբազանը մերժում է վերջինիս առաջարկը, 

պատճառաբանելով, թե. «…այդպիսի տնօրէնութիւնը մը վեր 

կը մնայ մեր իրաւասութենէն, ցորչափ Երուսաղէմի Վանքն 

իր բոլոր իրաւունքներովն ու սեպհականութիւններովը Մեզի 

աւանդող Ազգին՝ Կենդրոնի՝ կամքը չէ կարելի հարցնել ներ-

կայ ծանօթ պարագաներու բերմամբ»2: Այս, թերևս, անհաս-

կանալի պատճառաբանությամբ մերժման փոխարեն Եղիշե 

սրբազանը առաջարկում է «ժամանակաւոր (ընդգծումը 

բնագրային է) կարգադրութիւն մը», որը ենթադրում էր Սի-

րիայում և Լիբանանում Երուսաղեմի Աթոռին ենթակա հոգ-

ևոր տեսուչներին Կիլիկիո կաթողիկոսի կողմից ճանաչել որ-

պես առաջնորդական փոխանորդներ3: Դրանով, փաստորեն, 

վերջիններիս համար ենթադրվում էր ստեղծել կրկնակի են-

թակայության հանգամանք՝ առաջացնելով ավելի խառնակ 

իրավիճակ: Ուստի Սահակ Բ-ն մերժում է այդ առաջարկը, 

հետևյալ հիմնավորմամբ. 

«Ա. Առաջնորդական խնդրոյ թնճուկ մը չստեղծելու: 

Բ. Առաջնորդական փոխանորդներու դէմ ժողովրդական 

դժգոհութեան պարագային թէ՛ զինքը և թէ՛ Երուսաղէմի 

պարտրիարքութիւնը աղմուկներու առջև չդնելու: 

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 8: 
2 Նույն տեղում, էջ 16: 
3  1924 թ. Երուսաղեմի պատրիարք Դուրյան սրբազանը Սահակ կաթողիկոսին 

«հաճութիւն կը յայտներ» որ Բեյրութի և Դամասկոսի տեսուչներին վերջինս 

ճանաչեր որպես առաջնորդական փոխանորդներ, սակայն արդեն մեկ տարի անց 

Երուսաղեմից հրահանգվում է տեսուչներին «չընդունիլ Առաջնորդական 

փոխանորդ» տիտղոսը, տե՛ս Թղթակցութիւն․․․, թիւ 4, էջ 133: 



235 

 

Գ. Կիլիկիոյ պատմական Աթոռի ներկայ միաբանները 

ապրուստի միջոցներէ չզրկելու համար»1: 

Սահակ կաթողիկոսը չի սահամանափակվում միայն նա-

մակներով և գրություններով հարցը բարձրացնել։ Շուտով 

երուսաղեմապատկան թեմերի հանձնման անհրաժեշտութ-

յունը «բանիւ բերանոյ» ներկայացնելու համար Երուսաղեմ է 

ուղարկում Անդրանիկ Կենճեանին2: Սիրիայի և Լիբանանի 

հայության շրջանում միասնական ազգային-եկեղեցական 

վարչակարգի հաստատման հապաղումը հղի էր նաև այլ 

վտանգներով։ Սահակ Բ-ն երուսաղեմապատկան թեմերի 

փոխանցումը փորձում էր հիմնավորել նաև աղանդավորնե-

րից և այլ հարանվանական ուղղություններից Հայոց Եկեղե-

ցին ապշտպանելու անհրաժեշտությամբ3, որի համար կա-

րիք կար ավելի ամրապնդել Կիլիկիո կաթողիկոսության 

դիրքերը: «Ժողովուրդը թողուլ ներկայ անկազմակերպ վի-

ճակին մէջ, ինչպէս ակնարկեցի, Եկեղեցին կործանումի եւ 

ժողովուրդը տեղական քրիստոնեայ տարրին հետ ձուլումի 

պիտի առաջնորդէ»4,-գրում է այդ մասին կաթողիկոսը։ 

Սահակ կաթողիկոսը Կիլիկիո կաթողիկոսության վերա-

կազմության և վերջինիս հոգևոր իշխանության շրջանակի 

հարցը պարբերաբար փորձում է բարձրացնել նաև ազգա-

յին-հասարակական տարբեր շրջանակների առջև5՝ հիմնա-

կանում ստանալով դրական արձագանքներ: Վերջինս թեմե-

րի փոխանցման հարցը փորձում էր հիմնավորել նաև 

սփյուռքի հայության և ազգային մամուլի6՝ խնդրի նկատ-

                                                           

1 «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 23: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 9: 
3 Տե՛ս Բ․ Եղիայեան, նշվ․ աշխ․, էջ 288-289: 
4 «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 8-9: 
5 Տե՛ս «Վավերագրեր․․․», Գիրք Դ, էջ 448-449, 452-453, 464-465: 
6 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 450, 458-460: 



236 

 

մամբ դրական վերաբերմունքով: Մասնավորապես հարցին 

միջամտում է Ազգային պատվիրակության նախագահ Գ. Նո-

րատունկյանը: Վերջինս այդ հարցով Փարիզից նամակով 

դիմում է Եղիշե պատրիարքին, ընդգծելով երուսաղեմա-

պատկան թեմերի փոխանցման կարևորությունը, քանի, որ. 

«…ազգային օգուտի տեսակէտով եւս անհրաժեշտ դարձած 

է Սուրիոյ հայ գաղութինն կազմակերպութիւնը որուն կորի-

զը, ներկայ պայմանաց մէջ …ուրիշ բան չի կրնար ըլլալ, այլ 

միայն Սսոյ Կաթողիկոսական Աթոռին վերահաստատումը 

Սուրիոյ կենդրոնին, այն է Պէյրութի մէջ…»1: Ազգային-հասա-

րակական տարբեր շրջանակներ դիմում-նամակներով երու-

սաղեմապատկան թեմերի փոխանցման հարցը բարձրաց-

նում էին նաև Ամենայն Հայոց կաթողիկոսի առջև2: 

Եղիշե պատրիարքի համար պատրաստված մի տեղե-

կագրում, որը հեղինակել էր թեմերի հանձնման հարցում 

պատրիարքի կողմից լիազոր ներկայացուցիչ նշանակված 

Մաթևոս եպս․ Գայըգճյանը, հատուկ ընդգծվում էր Կիլիկիո 

կաթողիկոսության վճռականությունը ստեղծված պայման-

ներին հարմարվելու և իր առաքելությունը շարունակելու 

մասով. «Կիլիկիոյ կաթողիկոսութիւնը …կուզէ, հայկական ե-

կեղեցական հաստատութեան գովելի նախանձախնդրու-

թեամբ, պահել իր նուիրապետութիւնն ու աւանդութիւնները, 

և իր հոգևոր իշխանութիւնը՝ իր ժողովուրդին վրայ»3,-աս-

ված է տեղեկագրում: Կաթողիկոսությունը անում էր ամեն-

ինչ փոխելու իր, այսպես ասած, «հյուրի հանգամանքը»:  

Շուտով համառ ջանքերը տալիս են իրենց արդյունքը: 

Այդ առումով հատկապես կարևոր էր Կիլիկիո կաթողիկո-

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 459: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 494: 
3 «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 5: 



237 

 

սության կարգավիճակի հստակեցումը։ 1924 թ․ մարտի 18-

ին Սահակ կաթողիկոսը, ի պատասխան իր օրեր առաջ կա-

տարած հայցմանը, ստանում է Սիրիայում ֆրանսիական 

բարձր կոմիսար գեներալ Վեյկանի գրությունը, որով Կիլի-

կիո կաթողիկոսությունը ֆրանսիական իշխանությունների 

կողմից պաշտոնապես ճանաչվում է Սիրիայի և Լիբանանի 

հայ բնակչության հոգևոր պետ1: Սրան հաջորդում է 1924 թ․ 

օգոստոսի 30-ի և 1925 թվականի հունվարի 19-ի հրովար-

տակները, որով ֆրանսիական բարձր կոմիսարությունը Սի-

րիայում և Լիբանանում բնակվող հայությանը տալիս է հպա-

տակության իրավունք2: Այս ամենի արդյունքում Կիլիկիո 

կաթողիկոսությունը ճանաչվում է որպես «…տեղական հպա-

տակութիւնը վայելող կազմակերպութիւն մը», այն պարա-

գայում, երբ Երուսաղեմի Աթոռին ենթակա պատրիարքա-

կան փոխանորդները շարունակում էին պահպանել իրենց 

«օտարականի բնոյթը»3: Այս հանգամանքն ավելի էր բար-

դացնում ստեղծված կացությունը և միաժամանակ հաստա-

տում Կիլիկիո կաթողիկոսության այն տեսակետը, որ «…քա-

ղաքականապէս աւելի օգտակար կլլար եթէ Սիւրահայերուն 

հոգևոր մատակարարութիւնը լրացուէր տեղական կառա-

վարութեան հպատակ հայ եկեղեցական կազմակերպու-

թեան մը միջոցաւ»4: 

Սրանով, փաստորեն, Ֆրանսիայի մանդատային ենթա-

կայության տարածքներում ազգային վարչական գործերի 

կառավարումը պաշտոնապես տրվում է Կիլիկիո կաթողիկո-

սությանը: Հպատակության մասին հրամանագրով էլ Երու-

սաղեմին ենթակա տեսուչները, որոնք գործում էին Սիրիայի 

                                                           

1 Տե՛ս Եղիայեան Բ․, նշվ․ աշխ․, էջ 297-298։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 298: 
3 «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 25: 
4 Նույն տեղում, էջ 25: 



238 

 

և Լիբանանի տարածքում, ավտոմատ դառնում էին օտա-

րահպատակ: Այս հանգամանքները խիստ կարևոր նշանա-

կություն է ունենում երուսաղեմապատկան թեմերի հանձն-

ման հարցում:  

Այս ամենից հետո էլ «երկւութեան» վիճակը շարունակ-

վեց ևս մի քանի տարի: 1925 թ․ փետրվարին Սահակ Բ-ի 

հետ ստեղծված հարցերը քննարկելու համար Եղիշե պատ-

րիարքի կողմից Բեյրութ է ուղարկվում պատրիարքական 

փոխանորդ Մկրտիչ եպս․ Աղավնունին1: Վերջինս, Բ․ Եղիա-

յանի բնորոշմամբ, իր վերադարձից հետո «վերապահ» տե-

ղեկագիր է ներկայացնում պատրիարքին2։ 

1925 թ. ամռանը Երուսաղեմում Եղիշե պատրիարքի նա-

խաձեռնությամբ և Պոլսո նախկին Զավեն պատրիարքի և Ե-

գիպտոսի թեմի առաջնորդ Թորգոմ սրբազանի մասնակ-

ցությամբ տեղի է ունենում մի խորհրդակցություն, որտեղ 

քննարկվում է նաև Բեյրութի և Դամասկոսի վրա Երուսաղե-

մի հոգևոր իրավասության հարցը: Զավեն սրբազանը առա-

ջարկում է Բեյրութը և Դամասկոսը հանձնել Կիլիկիո կաթո-

ղիկոսությանը, իսկ Կիպրոսը միացնել Երուսաղեմին3: Այս 

առաջարկը հիմնավորվում էր նրանով, որ Կիպրոսը, ինչպես 

որ Երուսաղեմը, այդ շրջանում գտնվում էին անգլիական են-

թակայության ներքո, իսկ Սիրիան և Լիբանանը ֆրանսիա-

կան: Թեև սույն առաջարկին կողմ է լինում Դուրյան պատ-

րիարքը, սակայն դեմ են լինում Երուսաղեմի միաբանության 

անդամները և վերջիվերջո որևէ որոշում չի կայացվում: Ընդ-

հանրապես Դուրյան պատրիարքը դրականորեն էր տրա-

մադրված թեմերի հանձնման հարցին4: Եղիշե սրբազանի 

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 23-24: 
2 Տե՛ս Բ․Եղիայեան, նշվ․ աշխ․, էջ 298։ 
3 Տե՛ս «Թղթակցութիւն․․․», թիւ 4, էջ 134-137 
4 Տե՛ս «Թղթակցութիւն․․․», թիւ 1, էջ 175: 



239 

 

Կիլիկիո Աթոռի նկատմամբ ունեցած դրական վերաբերմուն-

քի մասին է վկայում նաև վերջինիս կողմից Սահակ Բ-ին 

1924 թ․ մարտին գրած նամակը, որտեղ վերջինիս հորդորում 

է որպես Կիլիկիո կաթողիկոսության նստավայր ընտրել Հա-

լեպը և ոչ թե Բեյրութը: Վերջինս խորհուրդ է տալիս նաև 

ջանքեր գործադրել հետագայում Կիլիկիո կաթողիկոսի ընտ-

րության համապատասխան կարգ մշակել և որպես «Երկրոր-

դը Էջմիածնի Ընդհանուր Հյարապետութեան» խուսափել 

ընտրությունները կազմակերպել «Սուրիական հայութեան 

անձուկ շրջանակին մէջ», այլ դրանց մասնակից դարձնել ա-

վելի մեծ շրջանակ: Ուստի վերջինս հորդորում էր այդ կար-

գը սահմանել հիմա՝ խորհրդակցելով մյուս նվիրապետական 

աթոռների և առաջնորդությունների հետ1: 

Մեր կարծիքով, թեմերի փոխանցման հարցում էական 

նշանակություն է ունենում նաև 1928 թ․ Սահակ կաթողիկո-

սի որոշումը Երուսաղեմի միաբանության անդամ Բաբկեն 

եպս․ Կյուլեսերյանին Կիլիկիո աթոռակից կաթողիկոս ընտ-

րելու վերաբերյալ: Եղիայանի դիպուկ բնորոշմամբ․ «Սահակ 

կաթողիկոս այլեւս իրեն զօրավիգ կարեւոր ներկայացուցիչ 

մը ունէր Երուսաղէմի Պատրիարքարանին մէջ»2։ 

1928 թ․ փետրվարի 29-ին Հալեպում Սահակ Բ հրապա-

րակում է իր հայտնի «Կտակի»3, որը կաթողիկոսի մտորում-

ներն էր Կիլիկիո կաթողիկոսության հետագա ճակատագրի 

վերաբերյալ՝ ուղղված հայության բոլոր շրջանակներին: «Կ-

տակի» հրապարակումը մեծ արձագանք գտավ հայության 

շրջանում և շատերը իրենց տեսակետներում պնդում էին Կի-

լիկիո կաթողիկոսության պահպանման և ամրապնդման հա-

                                                           

1 Տե՛ս «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 19-22: 
2 Բ․ Եղիայեան, նշվ․ աշխ․, էջ 298։ 
3 Տե՛ս «Սահակ Բ. Կաթողիկոս Կիլիկիոյ», «Կտակ», Հալէպ, 1928: 



240 

 

մազգային անհրաժեշտությունը: Այստեղ ևս կաթողիկոսն 

անդրադառնում է Սիրիա-Լիբանանի երուսաղեմապատկան 

թեմերի հարցին1: Նույն թվականի մարտին Բաբկեն եպս․ Կ-

յուլեսերյանը, ի պատասխան Սահակ Բ «Կտակի» վերաբեր-

յալ նամակի, Կիլիկիո կաթողիկոսության պահպանման հա-

մար երեք խնդիր է նշում, որոնցից երկրորդը Սիրիայում և 

Լիբանանում Երուսաղեմին ենթակա թեմերի «իր իսկ հաճու-

թեամբ» Կիլիկիո կաթողիկոսության հանձնումն էր, որը ըստ 

Բաբկեն սրբազանի «…մշակելի եւ իրագործելի ծրագիր մըն 

է»2: Սա ցույց է տալիս, որ Կիլիկիո կաթողիկոսության պահ-

պանման հարցով մտահոգ էին ոչ միայն Սահակ Բ և Կիլիկիո 

կաթողիկոսության սակավաթիվ հոգևորականները, այլև 

Հայոց Եկեղեցու շատ բարձրաստիճան հոգևորականներ։ 

Թեև պետք է նշել, որ Բաբկեն սրբազանը հարցի արդյունա-

վետ լուծման տարբերակներից մեկը տեսնում էր նաև Երու-

սաղեմի պատրիարքության և Կիլիկիո կաթողիկոսության 

միավորման մեջ, որի արդյունքում. «…միացեալ Աթոռներուն 

իրաւասութիւնը տարածուի գոնէ Նեղոսէն մինչեւ Տիգրիս 

տարածուող երկիրներու Հայոց վրայ», այսինքն այն երկրնե-

րի վրայ, որոնք. «անգլիական ազդեցութեան շրջանակին 

մէջ են»3 : Այստեղ միայն Սիրիան ու Լիբանան էին, որ 

գտնվում էին ֆրանսիական ազդեցության ներքո, որի 

խնդիրն էլ, ըստ Բաբկեն սրբազանի, հնարավոր էր լուծել 

ֆրանսիացիների հետ համաձայնության արդյունքում, և նա 

ենթադրում էր, որ ֆրնսիացիները դեմ չեն լինի դրան: Այնո-

ւամենայնիվ նշենք, որ Բաբկեն սրբազանը աստիճանաբար 

հանգում է թեմերի հանձնման մտքին։ Արդեն 1928 թ. օգոս-

                                                           

1 «Թղթակցութիւն․․․», թիւ 1, էջ 325-326: 
2 Նույն տեղում, էջ 104: 
3 Նույն տեղում, էջ 103: 



241 

 

տոսին Բաբկեն սրբազանը իր հերթական նամակներից մե-

կում Սահակ Բ-ին կրկին ներկայացնում է իր դրական դիր-

քորոշումը Կիլիկիո Աթոռի վերակազմության և երուսաղե-

մապատկան թեմերի հանձնման վերաբերյալ՝ նշելով, որ 

հարցը պետք է լուծվի. «…երկու Աթոռներու միջեւ ուղղակի 

բանակցութեամբ»1: 

Սահակ կաթողիկոսը թեմերի հանձնման հարցով Եղիշե 

պատրիարքին դիմում է նաև 1928 թ․ հուլիսի 23-ին՝ վերջի-

նիս հրավիրելով այցելել Սիրիա և Լիբանան «միասին 

խորհրդակցելու»2։ Կաթողիկոսը իր խնդրանքը հիմնավո-

րում էր Սիրիայում և Լիբանանում կաթոլիկների և բողոքա-

կանների աշխուժացմամբ։ Վերջինիս մտահոգում է հատկա-

պես այն պարագան, որ հայ կաթոլիկները պատրաստվում 

են իրենց Աթոռը Պոլսից տեղափոխել Լիբանան3։  

Դատելով Բաբկեն սրբազանի Սահակ Բ-ին 1928 թ. հոկ-

տեմբերին գրած մի նամակից երուսաղեմապատկան թեմե-

րի Կիլիկիո Աթոռին փոխանցման հարցի շուրջ ներքին հա-

մաձայնություն կայացել էր արդեն 1928 թ. վերջերին, ան-

գամ այդ մասին պատրիարքը նախնական հանձնարարա-

կան էր տվել Սիրիայում և Լիբանանում գտնվող իր տեսուչ-

ներին4: Իսկ մեկ այլ նամակում՝ գրված մեկ ամիս անց, Բաբ-

կեն սրբազանը կաթողիկոսին է փոխանցում պատրիարքի 

հետևյալ խոսքերը. «Ատիկա լուծուած եւ լմնցած խնդիր է»,՝ 

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 128: 
2 Բ․ Եղիայեան, նշ․ աշխ․, էջ 298: 
3 1931 թ․ Հայ Կաթողիկե եկեղեցու կենտրոնը Պոլսից տեղափոխվում է Լիբանանից ոչ 

հեռու գտնվող Զմմառ, որը մինչ օրս հանդիսանում է կաթողիկոս-պատրիարքի 

նստավայրը: 
4 Տե՛ս «Թղթակցութիւն․․․», թիւ 1, էջ 134: 



242 

 

իր կողմից ավելացնելով․ «Ս. Պատրիարքը շատ բարեացա-

կամ է եւ ասիկա մեծապէս քաջալերական է մեզի համար»1: 

Թեմերի փոխանցմանն հարցը չէր կարող լուծում ստա-

նալ առանց Մայր Աթոռի դրական դիրքորոշման: Սահակ 

կաթողիկոսը 1926 թ․ մարտի 16-ին այդ հարցով դիմում է 

նաև Ամենայն Հայոց կաթողիկոս Գևորգ Ե Սուրենյանցին։ 

Թեմերի փոխանցման նպատակահարմարության համար 

կաթողիկոսը հերթական անգամ ակնարկում է այդ տա-

րածքներում հաստատված հայության «մեծամասնութեամբ 

կիլիկեցի» լինելը և տեղի ֆրանսիական իշխանությունների 

կողմից Կիլիկիո կաթողիկոսության հոգևոր իշխանության 

ճանաչումը Սիրիայի և Լիբանանի հայության շրջանում։ Սա-

հակ Բ նամակում ակնարկում է, որ իր խնդրանքին հակա-

ռակ Երուսաղեմի պատրիարքությունը Սիրիայի և Լիբանա-

նի իր տեսուչներին պատրիարքական փոխանորդի կարգա-

վիճակ է տվել։ Վերջինս նշում է նաև, որ թեմերի փոխանց-

մանը ավելի շատ ընդդիմանում է ոչ թե պատրիարքը, այլ ո-

րոշ միաբաններ2։  

 Նույն հարցով Սահակ Բ 1928 թ․ մայիսին գրում է նաև 

Գերագույն Հոգևոր Խորհրդի անդամ Խորեն արք. Մուրադ-

բեկյանին. «Մեր հրատարակած «Կտակ»-ի մասին կարեւոր 

ազգայիններ խորհրդակցական ժողով գումարելով իբրեւ 

լաւագոյն կարգադրութիւն յարմար դատած են, հաւանու-

թեամբ Ընդհանրական Հայրապետին, Դամասկոսի, Պէյրու-

թի եւ Լաւոդիկէի վիճակները, որ ֆրանսական հովանաւո-

րութեան տակ կը գտնուին, Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան 

յատկացնել, իսկ անգլիական պաշտպանութեան տակ 

գտնուող Միջագետքի, Կիպրոսի եւ Եգիպտոսի թեմերը Երու-

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 146: 
2 Տե՛ս Բ․ Եղիայեան, նշ․ աշխ․, էջ 295-296: 



243 

 

սաղէմի Աթոռոյն իրաւասութեան յանձնել»1: Մեջբերումից 

երևում է, որ Կիլիկիո Աթոռը անգամ պատրաստ էր Երուսա-

ղեմին զիջել իր ենթակայության տակ անցած Կիպրոսի թե-

մը՝ այդպիսով թեմերի բաժանման հիմքում ընդունելով 

տվյալ տարածքի մանդատային պատկանելության՝ անգլիա-

կան կամ ֆրանսիական, գործոնը:  

Մի քանի ամիս տևած քննարկումներից հետո Ամենայն 

Հայոց կաթողիկոս Գևորգ Ե թեմերի փոխանցման հարցով 

1928 թ․ դեկտեմբերի 25-ին դիմում է Երուսաղեմի պատ-

րիարքին՝ հույս հայտնելով, որ «խնդիրը քննուի լայն 

սկզբունքային տեսակէտով»2, ակնարկելով նաև, որ վերոնշ-

յալ խնդիրների դրական լուծումը «…կը լինէր իր կամքի ար-

տայայտութիւն»3: 

Այսպիսով, Կիլիկիո ալեզարդ հայրապետ Սահակ Բ 

հսկայական ջանքեր էր թափում Կիլիկիո կաթողիկոսության 

վերակազմության ուղղությամբ, որի արդյունավետության 

համար կարևոր խնդիր էր հանդիսանում Սիրիայի և Լիբա-

նանի երուսաղեմապատկան թեմերի փոխանցումը Կիլիկիո 

կաթողիկոսությանը։ 

Սիրիայի և Լիբանանի երուսաղեմապատկան թեմերի փո-

խանցման գործընթացը և Կիլիկիո կաթողիկոսության նոր թեմե-

րի կազմավորումը: Աստիճանաբար Երուսաղեմի պատրիար-

քությունը եկավ այն համոզման, որ անհրաժեշտ է երուսա-

ղեմապատկան թեմերը հանձնել Կիլիկիո կաթողիկոսության՝ 

ի շահ վերջինիս «վերակազմութեան և պահպանումի», ինչ-

պես նաև խուսափելու համար հետագա հնարավոր անա-

խորժություններից: Սակայն Եղիշե պատրիարքը թեմերի 

                                                           

1 «Թղթակցութիւն․․․», թիւ 1, էջ 39։  
2 «Վավերագրեր․․․», Գիրք Դ, էջ 494: 
3 «Թղթակցութիւն․․․,» թիւ 3, էջ 44: 



244 

 

հանձնումը գտնում է հնարավոր այն պայմանով, որ «…ազ-

գային կազմակերպուած պաշտոնական մարմին մը» 1 

ստեղծվի, որին էլ պաշտոնապես կհանձնվեն թեմեր:  

1928 թ․ ամռանը Բաբկեն եպ․ Կյուլեսերյանը կազմում է 

մի ծրագիր «Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան թեմական կազմա-

կերպութիւնը Սիւրիոյ մէջ» վերնագրով, իսկ հոկտեմբեր 3-ին 

Հալեպում Սահակ Բ գումարում է «Կիլիկիոյ կաթողիկոսու-

թեան թեմերու Օժանդակ Յանձնաժողով»2, որը որոշում է, 

որ թեմերի փոխանցումից հետո ստեղծվելու են հինգ թեմեր՝ 

Հալեպի, Բեյրութի, Դամասկոսի, Լաոդիկեի (Լաթաքիա) և 

Կիպրոսի։ Հանձնաժողովն ընդգծում է, որ նոր թեմերի կազ-

մակերպման գործն արժանացել է համընդհանուր հավա-

նության: 

Արդեն 1929 թ․ փետրվարի 23-ին Կիպրոսից հրավիրվում 

է Եղիշե եպ․ Կարոյանը և նշանակվում Բեյրութի թեմի առաջ-

նորդ3: Մի քանի օր անց՝ մարտի 3-ին, Եղիշե պատրիարքին 

հղած նամակում Սահակ կաթողիկոսը վերջինիս տեղեկաց-

նում է Բեյրութի թեմի վերակազմակերպման և Եղիշե եպս․ 

Կարոյանի նշանակման մասին, ինչպես նաև, որ վերջինիս 

աջակցելու նպատակով ստեղծվել է վարչական ժողով «իբ-

րեւ խորհրդական և օգնական Կաթ. Փոխանորդին» և դադա-

րեցված են գավառական և քաղաքական ժողովների գործու-

նեությունը4։ Փաստորեն, մինչ Երուսաղեմի պատրիարքութ-

յան վերջնական որոշումը Կիլիկիո կաթողիկոսությունը 

սկսել էր թեմերը իր ենթակայության տակ վերցնելու գոր-

ծընթացը։ Հայոց եկեղեցու «երկւութիւնը» վերացնելու գոր-

                                                           

1 Բ․ Եղիայեան, նշվ․ աշխ․, էջ 299: 
2 Նույն տեղում, էջ 299-300: 
3 Տե՛ս Բ․ Կիւլեսերեան, Պատմութիւն Կաթողիկոսաց Կիլիկիոյ (1441-էն մինչեւ մեր 

օրերը), Անթիլիաս, 1990, էջ 990: 
4 «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 27:  



245 

 

ծընթացը, ինչպես կաթողիկոսն է նշում իր նամակում, 

սկսվել էր հենց Լիբանանից: 

Կարոյան սրբազանը Բեյրութի թեմի կազմավորման, տե-

ղի հայության խնդիրները լուծելու և վերջիններիս հայոց ե-

կեղեցու շուրջ համախմբելու ուղղությամբ ձեռնարկում է մի 

շարք քայլեր: Նախ նախատեսվում է տեղի գաղթականների 

առանց այն էլ ծանր սոցիալական վիճակը մեղմելու համար 

վերջիններիս ազատել «…առաջնորդարանի անունով տարե-

կան 60-70 հնչուն ոսկի վճարէն»1: Նախատեսվում է նաև Ս. 

Նշան եկեղեցին դարձնել եպիսկոպոսարան, իսկ տեղի երկ-

սեռ դպրոցը դնել տեղի հոգևոր առաջնորդի անմիջական 

հսկողության տակ: Այս և մի շարք այլ քայլերի արդյունքում 

Սահակ կաթողիկոսը վստահ էր, որ գաղթական հայությունը 

«…կրկնապատկուած սիրով պիտի փարին Ս. Եկեղեցիին և 

այսու արտաքին վտանգի ուժգնութիւնը իր թափը պիտի 

կորսնցնէ»2:  

Փաստորեն, Եղիշե պատրիարքին այլ բան չէր մնում ա-

նելու, քան ձեռնամուխ լինել երուսաղեմապատկան թեմերի 

պատկանելության ստեղծված փաստացի վիճակի դե-յուրե 

ամրագրմանը: 

Բնականաբար Եղիշե պատրիարքը չէր կարող միանձն-

յա որոշում կայացնել այդ կարևոր հարցում։ Ուստի վերջինս 

1929 թ․ մարտի 21-ին պատրիարքության Տնօրեն ժողովի ա-

նունից Միաբանական ընդհանուր ժողովին գրավոր ներկա-

յացնում է Սահակ Բ դիմումը «առժամապէս» Կիլիկիո կաթո-

ղիկոսությանը «Պէյրութի, Դամասկոսի եւ Լաւոդիկէի մեր 

վանքերն ու ժամատուները» հանձնելու վերաբերյալ3։ Մի 

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 27: 
2 Նույն տեղում, էջ 27-28: 
3 Նույն տեղում, էջ 28-32: 



246 

 

քանի օր անց՝ մարտի 26-ին, Միաբանական ընդհանուր ժո-

ղովը (պատրիարք Եղիշե արք․ Դուրյանի նախագահութ-

յամբ), որին մասնակցում էին 33 միաբաններ, ինչպես 

նշված է համապատասխան արձանագրության մեջ, «նկատի 

առնելով Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան Սիւրոյ մէջ կազմա-

կերպութեան օժանդակելու պարտքը Ս. Աթոռիս կողմէն»1 

միաձայնությամբ քվեարկում է երուսաղեմապատկան երեք 

թեմերը՝ Բեյրութ, Դամասկաոս, Լաոդիկե, իրենց ենթակա 

վանքերով, եկեղեցիներով ու ուսումնական հաստատութ-

յուններով Կիլիկիո կաթողիկոսությանը հանձնելու օգտին2: 

Այստեղ խոսք չէր գնում Երուսաղեմի պատրիարքությանը 

պատկանող կալվածքների և դրանց եկամուտների մասին, 

որոնք առաջարկվում էր տնօրինել հայոց պատրիարքարա-

նի կողմից նշանակված աշխարհիկ անձի կողմից: Պատ-

րիարքության միաբան վարդապետները, ովքեր տեսչության 

պաշտոն էին զբաղեցնում այդ թեմերում, պետք է անմիջա-

պես վերադառնային Երուսաղեմ3: Նույն օրը այդ որոշման 

մասին հեռագրով տեղեկացվում է Սահակ կաթողիկոսը4: 

Իսկ երկու օր անց Եղիշե պատրիարքը Սահակ Բ-ին անձնա-

կան նամակով ևս տեղեկացնում է հանձնման որոշման մա-

սին, միաժամանակ հայտնելով «…փոխանցումն սկսել Պէյ-

րութէն, ուր Ձեր Ս. Օծութեան կողմէ Կաթողիկոսական Փո-

խանորդ է կարգուած արդէն (ընդգծումը-Է. Հ) Գեր. Տ. Եղիշէ 

Եպս. Կարոյեան»5: Այսինքն սկսել այն թեմից, որն ըստ էութ-

յան, արդեն հանձնված էր կամ մեկ այլ ձևակերպմամբ ար-

դեն վերցված էր: Սահակ Բ պատասխան նամակով իր շնոր-

                                                           

1 Թղթակցութիւն․․․, թիւ 1, էջ 331: 
2 Տե՛ս «Սիոն», Երուսաղէմ, ապրիլ, թիւ 4, 1929, էջ 126: 
3 Տե՛ս «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․»,էջ 32: 
4 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 34: 
5 Նույն տեղում, էջ 34: 



247 

 

հակալությունն է հայտնում այդ «բարեդէպ» որոշման հա-

մար1:  

Եղիշե պատրիարքը թեմերի հանման մասին նամակով 

իրազեկում է նաև Սիրիայի և Լիբանանի ֆրանսիական 

Բարձր կոմիսար Մ․ Բոնսոյին, որն էլ պատասխան նամակով 

իր գոհունակությունն է հայտնում պատրիարքին Կիլիկիո 

կաթողիկոսության վերակազմության հարցում վերջինիս ու-

նեցած դերի և «զոհողության» համար2։ Այս նամակը հերթա-

կան անգամ ապացուցում է ֆրանսիական իշխանություննե-

րի շահագրգռվածությունը Կիլիկիո կաթողիկոսության վե-

րակազմության և ամրապնդման հարցում։ 

Թերևս Երուսաղեմի պատրիարքության համար հասկա-

նալի էր, որ «առժամապէս» ասվածը խիստ հարաբերական 

էր և իրականում այդ թեմերը տրվում էին ընդմիշտ: Այսպի-

սով, Երուսաղեմի պատրիարքության թեմերի «կամավոր» 

հանձնումը, ըստ էության, գալիս էր, այսպես ասած, լեգի-

տիմացնելու ստեղծված դե ֆակտո վիճակը։  

Այստեղ հարկ է միաժամանակ ընդգծել պատրիարք Ե-

ղիշե արք. Դուրյանի և Երուսաղեմի Միաբանական ժողովի 

խելամիտ դիրքորոշման կարևորությունը, այլապես հակադ-

րությունը կլիներ արկածախնդրություն, որը կարող էր հեր-

թական պառակտումն ու ճգնաժամը առաջացնել Հայոց եկե-

ղեցու ներսում: Սփյուռքյան մամուլում հաճախ էր հնչում 

այն տեսակետը, որ Երուսաղեմի հայոց պատրիարքությունը 

ինքը կարող է ստանձնել Սիրիայի և Լիբանանի հայության 

եկեղեցական կյանքի ղեկավարումը և կարիք չկա ջանքեր 

գործադրել Կիլիկիո կաթողիկոսության վերակազմության 

ուղղությամբ: Երուսաղեմի հայոց պատրիարքությունը 

                                                           

1 Տե՛ս «Սիոն», Երուսաղէմ, ապրիլ, թիւ 4, 1929, էջ 126։ 
2 Տե՛ս Բ․ Եղիայեան, նշ․ աշխ․ էջ 302-303: 



248 

 

խնդիրը դիտարկում էր այլ տեսանկյունից և գտնում էր, որ 

ստեղծված իրավիճակում, երբ տագնապալի դրության մեջ 

էր հայտնվել հայոց եկեղեցին պետք է ջանքեր գործադրել 

այն ավելի զորացնելու՝ իր դեմս իր նվիրապետական աթոռ-

ների, որպեսզի. «…այդ տագնապը չվերածուի վտանգի մը, 

պէտք է կազմակերպել ու զօրացնել Հայոց Եկեղեցին ո՛ւր որ 

հնարաւորութիւն կայ ընելու այդ բանը»1,-գրում էր Երուսա-

ղեմի պաշտոնաթերթ «Սիոն»-ը: Կիլիկիո կաթողիկոսության 

վերակազմավորման գործը Երուսաղեմի հայոց պատրիար-

քությունը՝ պատրիարքի գլխավորությամբ, դիտարկում էր 

որպես Հայոց եկեղեցու ամրապնդմանն ուղղված ջանք։ 

«…Այսօր ինչ տեղի ունեցաւ երկու Աթոռներու միջև… պատ-

մական իրողութիւններու նշանակալից մէկ շրջումն է, նո՛ր 

շարժում մը փոխադարձ համակրանքի և իրերօգնութեան, 

գեղեցիկ և տրամաբանական շարժում մը, որուն արժէքը 

ինքն Սիւրոյ հայութիւնն է որ պիտի կրնայ բարձրացնել, 

սրտանց լծորդուելով և նուիրուելով կազմակերպութեան 

կենսական գործին»2,-գրում է «Սիոն»-ը: Սա էր Երուսաղեմի 

պաշտոնական դիրքորոշումը և վերջինս ներդրումն անա-

ռարկելի էր Կիլիկիո Աթոռի ամրապնդման գործում: 

Գործարքը բնականաբար չէր կարող տեղի ունենալ ա-

ռանց Մայր Աթոռի համաձայնության: Ինչպես արդեն նշվել 

է, Սահակ վեհափառը, ինչպես նաև շատ «բարեմիտ ազգա-

յիններ» հաճախ էին դիմում Մայր Աթոռին այդ հարցով3։ 

1928 թ․ մայիսին Սահակ Բ՝ Խորեն արք. Մուրադբեկյա-

նին հղած նամակում հայտնում է, որ «Կտակ»-ից հետո հա-

յության տարբեր շրջանակներում ձևավորվել են տրամադ-

                                                           

1 «Սիոն», Երուսաղէմ, ապրիլ, թիւ 4, 1929, էջ 132: 
2 Նույն տեղում, էջ 133: 
3 ՀԱԱ, ֆ․ 409, ց․1, գ․ 4463, թ․ 5, շրջերես։ 



249 

 

րությունները ֆրանսիական իշխանությունների հովանու 

ներքո գտնվող տարածքների թեմերը Կիլիկիո կաթողիկո-

սությանը հանձնելու շուրջ, միաժամանակ ընդգծելով, որ. «-

Կիլիկիոյ եւ Երուսաղեմի Աթոռներուն եղբայրական համա-

ձայնութիւնը միայն Ս.Հայրապետին սիրալիր միջնորդու-

թեամբ կրնայ լինել»1: Այս նամակով Կիլիկիո Աթոռը ակնկա-

լում էր Մայր Աթոռի աջակցություն թեմերի հանձնման հար-

ցում։ Այս ոչ միայն հարգալից ժեստ էր Մայր Աթոռի նկատ-

մամբ, այլ նաև խնդրի արդյունավետ լուծման համար կար-

ևոր քայլ: 

Անսալով այդ խնդրանքին՝ 1928 թ․ դեկտեմբերի 25-ին 

Ամենայն հայոց կաթողիկոս Գևորգ Սուրենյանցը Եգիպտոսի 

հայոց առաջնորդ Թորգոմ արք․ Գուշակյանի միջոցով դի-

մում է Եղիշե պատրիարքին․ «Գլխաւորապէս մենք ի նկատի 

ունինք մեր հոգեւոր զաւակների ազգային-կրօնական եւ ե-

կեղեցակն-վարչական գործերը, որպիսի տեսակէտով մօտե-

նալով խնդրին, մենք միանգամայն անհրաժեշտ եւ անյե-

տաձգելի ենք համարում Սիւրոյ հայոց թեմերի շուտափոյթ 

լաւ կազմակերպումը, որպէսզի այնտեղի ազգային-եկեղե-

ցական բազմապիսի գործերն աւելի կանոնաւոր ընթացք 

ստանան, Հայատանեայց Եկեղեցւոյ զաւակները չընկնեն 

կաթոլիկ եւ բողոքական միսիոներների որոգայթների մէջ և 

չօտարանան»2,- ասված էր նամակում։ Գևորգ վեհափառին 

միաժամանակ մտահոգում էր ապագայում հրավիրվելիք 

ազգային-եկեղեցական ժողովում Սիրիայի և Լիբանանի հա-

յոց թեմերից, իր բնորոշմամբ, «որոնք գտնւում են Կիլիկիոյ 

                                                           

1 «Թղթակցութիւն Մեծի Տանն Կիլիկիոյ երեք կաթողիկոսներու եւ Ամենայն Հայոց 

կաթողիկոս Խորէն Ա. Մուրադբէկեանի», թիւ 3, Անթիլիաս, 2002, էջ 39, տե՛ս նաև 

«Վաւերագրեր․․․», Գիրք Դ, էջ 487: 
2 ՀԱԱ, ֆ․ 409, ց․ 1, գ․ 4463, թ․ 5։ 



250 

 

կաթողիկոսութեան իրաւասութեան տակ»1 պատգամավորնե-

րի ընտրության հարցը։  

Քանի դեռ կարգավորված չէր թեմերի հարցը՝ խոսել 

պատգամավորների թվի և առհասարակ դրանց ընտրութ-

յան մասին անհնարին էր։ Փաստորեն, Գևորգ վեհափառը, 

հստակ գիտակցելով ստեղծված իրավիճակը, Երուսաղեմի 

պատրիարքությանը ակնարկում էր թեմեր հարցը լուծել և դ-

րանք տրամադրել Կիլիկիո կաթողիկոսությանը։ Նույն նա-

մակում կաթողիկոսը հորդորում է հարցը քններ «լայն 

սկզբունքային տեսակէտով» և որոշումը հայտնել իրեն2։ 

1929 թ․ ապրիլի 30-ին Երուսաղեմ է ժամանում Եգիպտոսի 

թեմի առաջնորդ Թորգոմ սրբազանը Եղիշե պատրիարքին 

անձամբ հանձնելու Մայր Աթոռից ստացված վերը նշված 

գրությունը3։  

1929 թ․ օգոստոսին ստացված նամակով Խորեն Մու-

րադբեկյանը Սահակ վեհափառին պաշտոնապես հայտնում 

է, որ. «Գերագույն Հոգեւոր Խորհուրդը պատիւ ունի յայտնե-

լու, որ Նորին Վեհափառութիւնը ուրախ է, որ իր առաջար-

կով դրական լուծում է ստացել եւ Սիւրոյ Սաղիմական իրա-

ւունքները փոխանցուել են Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան…»4: 

Նույն նամակին կից ուղարկվում է նաև Մայր Աթոռի շրջա-

բերականը, որն ուղարկվել էր վերջինիս ենթակա թեմական 

առաջնորդներին թեմերի փոխանցման վերաբերյալ Ամե-

նայն հայոց կաթողիկոսի և Գերագույն հոգևոր խորհուրդի 

կարծիքը ներկայացնելու նպատակով։ 

                                                           

1 Նույն տեղում։ 
2 Տե՛ս ՀԱԱ, ֆ․ 409, ց․ 1, գ․ 4463, թ․ 5, շրջերես։ 
3 Տե՛ս «Սիոն», Երուսաղէմ, մայիս, թիւ 5, 1929, էջ 160։  
4 «Թղթակցութիւն», թիւ 3, էջ 44: 



251 

 

Հետաքրքիր է, որ շուրջ մեկ տարի անց՝ 1930 թ․ օգոստո-

սի 11-ին Սահակ վեհափառը գրում է կաթողիկոսի տեղակալ 

Խորեն Մուրադբեկյանին՝ խնդրելով Ամենայն հայոց կաթո-

ղիկոսի Երուսաղեմ ուղարկված վերը նշված նամակի պատ-

ճենը տրամադրել իրենց՝ կաթողիկոսական դիվանատանը 

պահպանելու համար ։ «Անցեալ տարի հայ թերթերը գրեցին, 

որ Ն․ Վեհափառութիւն Երջանկայիշատակ Հայրապետը յա-

տուկ գրութեամբ պատուիրած է Գեր․ տ․ Թորգոմ արքեպիս-

կոպոսին երթալ Երուսաղեմ առաջարկելու Ս․ պատրիարքին 

և միաբանութեան, որ Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան Սուրիոյ 

մէջ կազմակերպութեան գործը դիւրացնելու համար երու-

սաղէմապատկան եկեղեցիները, դպրոցները և տեսչութիւն-

ները ի Պէյրութ, ի Դամասկոս և ի Լաւոդիկէ, յանձնուին Կի-

լիկիոյ կաթողիկոսութեան»1,-ասված էր նամակում։ Պատաս-

խան նամակով 1930 թ․ նոյեմբերին Սահակ վեհափառին է 

ուղարկվում Գևորգ Ե 1928 թ․ դեկտեմբերի 25-ի Երուսաղեմ 

ուղարկված գրության վավերացված պատճեն։ Այդ նամա-

կում հերթական անգամ հաստատվում էր, որ Եգիպտոսի ա-

ռաջնորդ Թորգոմ սրբազանը Գերագույն Հոգևոր խորհրդի 

կողմից «…յատուկ յանձնարարութիւն ունէր անձամբ ներ-

կայացնելու Պատրիարքին յիշեալ Հայրապետական գրու-

թիւնը եւ յայտնել Ս. Էջմիածնի տրամադրութիւնը Ձերդ 

սրբութեան ցանկութիւնը կատարելու վերաբերութեամբ»2:  

Փաստորեն, թեմերի փոխանցման այս կարևոր գործար-

քը տեղի է ունենում Մայր Աթոռի կարևոր համաձայնութ-

յամբ, որը միանգամայն համապատասխանում էր երկու ա-

թոռների միջև այդ շրջանում ստեղծված ջերմ հարաբերութ-

յունների տրամաբանությանը։ Սրանով Մայր Աթոռը կար-

                                                           

1 ՀԱԱ, ֆ․ 409, ց․1, գ․ 4469, թ․ 10։  
2 Անդ, թ․ 12։  



252 

 

ևոր նպաստ բերեց Կիլիկիո կաթողիկոսության վերակազմա-

վորման գործին, ոչ միայն չխոչընդոտելով, այլև իր սեփա-

կան միջնորդությունը կատարելով, որպեսզի Երուսաղեմի 

հայոց պատրիարքությունը կատարի թեմերի հանձնումը:  

Մայր Աթոռի «շնորհաբաշխ հաճութեան» և Երուսաղեմի 

ողջախոհության արդյունքում Հայոց Եկեղեցու նվիրապե-

տական Աթոռները խելամտորեն խուսափեցին հնարավոր 

անպտուղ ու պառակտիչ վեճից, որը պատիվ չէր բերի որևէ 

մեկին։ 

Թեմերի փոխանցման գործի կազմակերպումը հանձնա-

րարվում է Մաթևոս եպս․ Գայըգճյանին1, որին պետք է գոր-

ծընթացը կազմակերպելու հարցում աջակցեր Երուսաղեմի 

Աթոռի դիվանապետ Կարապետ Նուրյանը2: Վերջիններիս 

1929 թ․ ապրիլի 11-ին ուղղած հանձնարարագրով Եղիշե 

պատրիարքը հայտնում էր, որ Կիլիկիո կաթողիկոսությանը 

պետք է հանձնվեն. 

«1. Պէրութի մէջ3. 

Երուսաղէմապատկան եկեղեցին4, յարակից վանատու-

նը և ազգային վարժարանը: Իսկ Ս. Աթոռոյս սեփականու-

թիւնը կը մնայ հին գերեզմանատան հողը5: 

2. Դամասկոսի մէջ. 

                                                           

1 Մաթևոս եպիսկոպոս Գայըգճյանը 1937 թ. Անթիլիասի կալվածքները գնած և Կիլիկիո 

կաթողիկոսությանը հանձնած բարերար Սիմոն Գայըգճյանի եղբայրն էր: 
2 Տե՛ս «Սիոն», Երուսաղէմ, յունիս, թիւ 6, 1929, էջ 192։ 
3 Կիլիկիո կաթողիկոսությանը հանձնված գույքի և կալվածքների ավելի մանրամասն 

ցուցակ ներկայացված է Բյուզանդ Եղիայեանի աշխատության մեջ, տե՛ս Բ․ 

Եղիայեան, նշվ․ աշխ․, էջ 302: 
4 Խոսքը ս․ Նշան եկեղեցու մասին է։ 
5  Այս գերեզմանատան տարածը 1933 թ․ Կիլիկիո կաթողիկոսությունը գնում է 

Երուսաղեմի պատրիարքությունից, որտեղ կառուցվում է կաթողիկոսության առաջին 

հասութաբեր Խերյան կալվածքը։ 



253 

 

Երուսաղէմապատկան եկեղեցին1, յարակից վանատու-

նը և ազգային վարժարանը: Իսկ Ս. Աթոռոյս սեփականու-

թիւնը կը մնայ Աղքատանոցի թաղը, վարձու տրուած միւս 

կալուածները և վանքին կից պարիսպէն դուրս գտնուող 

պարտէզը: Դամասկոսի ներկայ Ազգային վարժարանի շեն-

քը ցորքան ծառայէ իր նպատակին՝ կը մնայ Կիլիկիոյ կաթո-

ղիկոսութեան իրաւասութեան ներքև: Իսկ վարժարան ըլլալէ 

դադրելու պարագային՝ ըստ առաջնոյն կանցնի Երուսաղէմի 

կալուածներուն կարգը: 

3. Լաւոդիկէի մէջ. 

Երուսաղէմապատկան եկեղեցին2, յարակից վանատու-

նը և ազգային վարժարանը: Իսկ Ս. Աթոռոյս սեփականու-

թիւնը կը մնայ վարձու տրուած միւս կալուածները, հին գե-

րեզմանատան հողը և Եագուպիէի 9 կտոր ձիթաստաննե-

րուն կէս բաժինը»3: 

Նշված հանձնարարագրով հայտնվում էր նաև, որ 

հանձնվող եկեղեցիներից յուրաքանչյուրի մեջ պետք է մեկ 

կահավորված սենյակ պահվի. «…իբրև Երուսաղէմատան 

մաս, Ս. Աթոռոյ Միաբանութեան անունով»4: 

Եկեղեցիների փոխանցումից հետո Երուսաղեմի երեք 

թեմերի տեսուչներին կամ պատրիարքական փոխանորդնե-

րին հանձնարարված էր, որ անմիջապես վերադառնան Ե-

րուսաղեմ: Պատրիարքության Սիրիայում և Լիբանանում 

պահպանվող կալվածքների եկամուտները տնօրինելու հա-

մար պետք է նշանակվեին գործակալներ տեղի երևելիներից, 

ովքեր պարտավոր էին ստացված եկամուտները անմիջա-

պես փոխանցել պատրիարքության հաշվին. «…զգուշանա-

                                                           

1 Խոսքը ս․ Սարգիս եկեղեցու մասին է։ 
2 Խոսքը ս․ Աստվածածին եկեղեցու մասին է։ 
3 «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 38-39: 
4 Նույն տեղում, էջ 39: 



254 

 

լով յատկացնել զանոնք փոխանորդներու ծախուց, ըլլան ա-

նոնք Երուսաղէմի միաբան կամ ոչ»1: 

Արդեն 1929 թ․ ապրիլի 14-30-ը Մաթևոս Գայըգճյանը և 

Կարապետ Նուրյանը մեկնում են Լիբանան թեմերի հանձ-

նամ գործընթացը կազմակերպելու նպատակով2: Ինչպես որ 

կողմերը պայմանավորվել էին, առաջինը հանձնվում է Բեյ-

րութի Ս.Նշան եկեղեցին։ Պատրաստվում է հանձնվող գույ-

քի՝ շարժական և անշարժ, ցուցակ, որը ստորագրում են Կի-

լիկիո կաթողիկոսության Լիբանանի թեմի առաջնորդ Եղիշե 

եպս. Կարոյանը և գործող պատրիարքական փոխանորդ Գ-

ևորգ վարդապետ Ճանսզյանը: Այնուհետև, նույն ընթացա-

կարգով, հանձնվում են Դամասկոսի Ս. Սարգիս և Լավոդի-

կեի Ս. Աստվածածին գլխավոր եկեղեցիները երուսաղեմա-

պատկան այլ հաստատությունների հետ, որոնց ընդունման 

համար Սահակ Բ-ի կողմից նշանակված էր Խադ ծ. վարդա-

պետ Աջապահյանը3, որը նաև Դամասկոսի նորաստեղծ թե-

մի կաթողիկոսական փոխանորդ էր նշանակվել4: 

Կիլիկիո կաթողիկոսությանը հանձնված Լավոդիկեի թե-

մի առաջնորդությունը ստածնձնում է Անտիոքի թեմի գոր-

ծող առաջնորդ Եփրեմ ծ. վարդապետ Տոհմունին5: Այսինքն 

Լավոդիկեի երուսաղեմապատկան եկեղեցիները անցնում 

են Կիլիկիո Անտիոքի թեմի վարչական ղեկավարման տակ:  

Տեղերում հանձման-ընդունման գործողությունները 

կաատարելուց հետո կազմվում է երկու ցուցակ, որը Բեյրու-

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 39: 
2 Տե՛ս «Սիոն», Երուսաղէմ, յունիս, թիւ 6, 1929, էջ 192: 
3 Տե՛ս «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 41-46: 
4 Դամասկոսի թեմի առաջնորդ Խադ ծ. վարդ. Աջապահյանը և Հալեպի թեմի առաջ-

նորդ Արտավազդ ծ. վարդ. Սուրմեյանին եպիսկոպոս է ձեռնադրում Սահակ Բ՝ 1929 թ. 

սեպտ. 29-ին Հալեպի Սբց. Քառասուն Մանկանց եկեղեցում: 
5 Տե՛ս «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», էջ 46: 



255 

 

թում ապրիլի վերջին ստորագրում են Սահակ Բ և Մաթևոս 

եպս․ Գայըգճյանը։ Սրանով էլ ավարտվում է Երուսաղեմի 

հայոց պատրիարքության և Կիլիկիո կաթողիկոսության 

միջև թեմերի փոխանցման գործընթացը: Պատրիարքի 

հանձնարարականով Մաթևոս սրբազանը ապրիլի 30-ին 

հանդիպում է նաև ֆրանսիական բարձր կոմիսարին և ն-

րան է փոխանցում Եղիշե պատրիարքի պաշտոնագիրը, ո-

րով վերջինս տեղեկացվում էր թեմերի փոխանցման և դրա 

պատճառների մասին1: Ֆրանսիական բարձր կոմիսար Բոն-

սոն Եղիշե պատրիարքին հղած պատասխան գրության մեջ 

իր գոհունակությունն ու շնորհակալությունն է հայտնում 

այդ կարևոր որոշման համար2: 

Այսպիսով, տարիներ առաջ սկսած գործընթացն ա-

վարտվեց հաջողությամբ և Սիրիայի և Լիբանանի տարած-

քում երուսաղեմապատկան թեմերը փոխանցվեցին Կիլիկիո 

կաթողիկոսությանը, որը կարևոր գործոն հանդիսացավ 

տարագրությունից հետո կաթողիկոսական աթոռի վերա-

կազմության գործում։ 

Վերջաբան 

Տարագրությունից հետո նոր պայմաններում Կիլիկիո 

կաթողիկոսությունը բախվեց բազում խնդիրների։ Նոր իրա-

վիճակում, բազում խնդիրների շարքում, կենսական նշանա-

կություն ունեին թեմերի վերակազմությունը և նորերի 

ստեղծումը։ Սիրիայի և Լիբանանի երուսաղեմապատկան 

թեմերի փոխանցումը, որը տարիներ տևած համառ պայքա-

րի արդյունք էր, ավարտվեց հաջողությամբ։ Այս ամենում 

պետք է արժանին գնահատել Կիլիկիո ալեզարդ գահակալ 

Սահակ Բ-ի ջանքերին։ Կարևոր է ընդգծել նաև Մայր Աթոռի 

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 49-53: 
2 «Սիւրիոյ երուսաղէմապատկան թեմերուն․․․», նույն տեղում, էջ 55-57: 



256 

 

դրական վերաբերմունքը այս հարցում։ Այսպիսով, երուսա-

ղեմապատկան Բեյրութի, Դամասկոսի և Լաոդիկեի տեսչութ-

յունների գործունեության դադարեցման և դրանք Կիլիկիո 

կաթողիկոսությանը հանձնելուց անմիջապես հետո Կիլիկիո 

կաթողիկոսը ձեռնամուխ է լինում իր ենթակայության ներ-

քո նոր թեմերի կազմավորման գործին: Կարճ ժամանակում 

կազմավորվում և վերակազմավորվում են չորս թեմեր՝ Բեյ-

րութի, Հալեպի, Դամասկոսի և Անտիոքի։ Այդուհետ, Կիպրո-

սի թեմի հետ, Կիլիկիո կաթողիկոսության թեմերի թիվը 

հասնում է հինգի։ Երուսաղեմապատկան թեմերի հանձնու-

մով, ըստ «Սիոն»-ի. «…վերջ տրուեցաւ անպատեհ խաչաձ-

ևումներու»1: Բուզանդ Եղիայանն էլ գնահատելով այդ գոր-

ծարքի կարևորությունը՝ ճշմարտացիորեն գրում է․ «Փո-

խանցուած այդ կալուածներուն մէջ կարեւորը անոնց նիւ-

թական արժէքը չէր, այլ ազգային վարչական արժէքը՝ Կիլի-

կիոյ Ս. Աթոռի վերակազմութեան եւ Հայաստանեայց Եկե-

ղեցւոյ նուիրապետական Աթոռներու բարւոք յարաբերու-

թեանց տեսակէտէն: Այս փոխանցումին համար ո՛չ միայն 

Սահակ կաթողիկոս գոհ է ու երջանիկ, այլ նաեւ ամբողջ Ազ-

գը՝ իր պաշտոնական Աթոռներով, վարչական մարմիններով 

ու հեղինակաւոր մտաւորականներով»2:  

Թեմերի ստեղծման գործում ևս առկա էին բազում 

խնդիրներ, որոնց բախվեց կաթողիկոսությունը: «Կը կարծո-

ւէր թէ Երուսաղէմ եթէ պահանջուած զոհողութիւնը ընէր, 

կազմակերպութեան մէկ խոշոր դժուարութիւնը կը վերացո-

ւեր, մինչդեռ նոր դժուարութեան բաղխուեցանք»3,-գրում է 

Սահակ Բ Բաբկեն սրբազանին: Այնուամենայնիվ նոր թեմե-

                                                           

1 «Սիոն», Երուսաղէմ, մայիս, թիւ 5, 1931, էջ 130: 
2 Բ. Եղիայեան, նշվ․ աշխ․, էջ 303-304: 
3 Թղթակցութիւն, թիւ 1, էջ 188: 



257 

 

րի ստեղծման գործընթացը վճռական քայլ էր Կիլիկիո կա-

թողիկոսության վերակազմության և նոր պայմաններում 

ամրապնդման ուղղությամբ։  

Այսպիսով, թեմերի հանձնումը հիրավի համահայկական 

նշանակության գործարք էր և այն տեղի ունեցավ հայութ-

յան տարբեր շրջանակների համաձայնության ներքո։ Բյու-

զանդ Եղիայանը իրավացիորեն գրում է, որ թեմերի հանձ-

նումը․ «․․․կատարուած է կամքովը ամբողջ ազգին, Երուսա-

ղէմի Ս․ Պատրիարքին եւ միաբանութեան, վաւերացուած 

բարձրագոյն պետական ճանաչումով, բոլորին վերեւ շնոր-

հաբաշխհաճութեամբը Ամենայն Հայոց Վեհափառ Կաթողի-

կոսին․․․»1։  

 

ПЕРЕДАЧА ЕПАРХИЙ СИРИИ И ЛИВАНА 

АРМЯНСКОГО ПАТРИАРХАТА ИЕРУСАЛИМА 

КАЛИКИЙСКОМУ КАТОЛИКОСАТУ И ЕГО ЗНАЧЕНИЕ 

 

Эдгар Оганнесян 

 Балинт Ковач 

  РЕЗЮМЕ 

  После геноцида на территории Сирии и Ливана по-

селились десятки тысяч армянских беженцев, большин-

ство из которых были выходцами из Киликии. Последние 

до изгнания находились под духовной властью Киликий-

ского католикосата. Епархии и поместья Армянской 

церкви в Сирии и Ливане, кроме Алеппо, находились в 

ведении Армянского Патриархата Иерусалима. В 1921 

году в Алеппо поселился и католикос Киликии Саак II 

Хапаян. После всего этого в Сирии и Ливане было соз-

дано уникальное духовное «Двоевластие». 

                                                           

1 Բ․ Եղիայեան, նշվ․ աշխ․, էջ 303: 



258 

 

В новых условиях большое значение для восстано-вле-

ния Киликийского католикосата имело приобретение но-

вых епархий. В 1920-х годах за решение этой проблемы 

взялся католикос Саак II Хапаян. После долгой борьбы в 

1929 году Иерусалимский Армянский Патриархат пере-

дал свои епархии в Сирии и Ливане Киликийскому Като-

ликосату. 

 Передача епархий была делом общеармянского 

значения. Это было осуществлено с согласия различных 

кругов армян по всему миру и всех иерархических пре-

столов Армянской церкви. Эта сделка сыграла огромную 

роль в восстановлении Киликийского католичества. 

 

THE TRANSFER OF DIOCESES OF SYRIA AND 

LEBANON OF THE ARMENIAN PATRIARCHATE OF 

JERUSALEM TO THE CATHOLICOSATE OF CILICIA AND 

ITS SIGNIFICANCE 

   

  Edgar Hovhannisyan 

  Bálint Kovács 

  SAMMARY 

  After the genocide, tens of thousands of Armenian 

refugees settled in the territory of Syria and Lebanon, most 

of them were from Cilicia. The latter, before their exile, 

were under the spiritual authority of the Catholicosate of 

Cilicia. The dioceses and estates of the Armenian Church in 

Syria and Lebanon, except for Aleppo, were under the 

authority of the Armenian Patriarchate of Jerusalem. In 1921 

Catholicos of Cilicia Sahak II Khapayan also settled in 

Aleppo. After all this, a unique spiritual “Dual power” was 

created in Syria and Lebanon. 

Under the new circumstances, the acquisition of new 

dioceses was of great importance for the restoration of the 

Catholicosate of Cilicia. In the 1920s, Catholicos Sahak II 



259 

 

Khapayan set about solving this problem. After a long 

struggle, in 1929 the Armenian Patriarchate of Jerusalem 

transferred its dioceses in Syria and Lebanon to the 

Catholicosate of Cilicia. 

The transfer of dioceses was an undertaking of pan-

Armenian importance. It was carried out with the consent of 

various circles of Armenians all around the world and all the 

Hierarchical Sees of the Armenian Church. That deal 

played a huge role in the restoration of the Catholicate of 

Cilicia. 

 

Էդգար Հովհաննիսյան, պատմական գիտությունների 

թեկնածու, դոցենտ, ՀՊՄՀ պատմության և հասարակագիտու-

թյան ֆակուլտետի դեկան։ Գիտական հետաքրքրությունների 

շրջանակը՝ հայկական սփյուռքի պատմություն, հայրենիք-

սփյուռք հարաբերություններ, հայոց եկեղեցու և հայկական հո-

գևոր-կրոնական կառույցների պատմություն՝ մասնավորապես 

Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողիկոսության պատմության հարցեր: 

Հեղինակ է շուրջ հիսուն գիտակամեթոդական հրապարակում-

ների, այդ թվում մեկ մենագրության.  

hovhannisyanedgar@yahoo.com 

Hovhannisyanedgar16@aspu.am 

Բալինթ Կովաչ, պատմաբան, աստվածաբան, իրավա-

բան։ Բուդապեշտի Պիտեր Պազմանի կաթոլիկ համալսարանի 

Հումանիտար և սոցիալական գիտությունների ֆակուլտետի 

դոցենտ, նույն համալսարանի Հայագիտության ամբիոնի վա-

րիչ։ Գիտական հետաքրքրությունների շրջանակը՝ հայերը ա-

րևելյան և կենտրոնական Եվրոպայում, պատմության տեսու-

թյան հիմնախնդիրներ և գաղափարներ։ Հանդիսանում է 

«Հայերը Արևելյան Եվրոպայում» (հրատարակիչ՝ Boehlau 

Publishers, Գերմանիա) և "Studia Armenologica Hungarica" 

(հրատարակիչ՝ L`Harmattan Publishers, Բուդապեշտ) մատե-

նաշարների հիմնադիրը և համախմբագիրը.  

 kovacs.balint@btk.ppke.hu 

mailto:hovhannisyanedgar@yahoo.com
mailto:Hovhannisyanedgar16@aspu.am
mailto:kovacs.balint@btk.ppke.hu


260 

 

  

Эдгар Оганнесян, Кандидат исторических наук, 

доцент, декан факультета истории и обществоведении 

АГПУ. Сфера научных интересов: история армянской 

диаспоры, отношения Армения-Диаспора, история Ар-

мянской церкви и религиозных организаций, в частности 

вопросы история Католикосата Киликийскии. Является 

автором около пятидесяти научных и методических пу-

бликаций, в том числе одной монографии.  

hovhannisyanedgar@yahoo.com hovhannisyaned-

gar16@aspu.am 

Балинт Ковач, историк, богослов и юрист, доцент 

факультета гуманитарных и социальных наук Католи-

ческого университета им. Петера Пазмани в Будапеште, 

заведующий кафедрой арменоведения. Сфера научных 

интересов: Армяне Центральной и Восточной Европы, 

вопросы и концепции теорий истории. Он является осно-

вателем и соредактором серии книг «Армяне в Восточ-

ной Европе» (издательство: Boehlau Publishers в Гер-

мания) и серии книг «Studia Armenologica Hungarica» 

(издательство: L`Harmattan Publishers, Будапеште).  

 kovacs.balint@btk.ppke.hu 

  

Edgar Hovhannisyan, PHD, Аssociate professor, 

Dean of the Faculty of History and Social Sciences of the 

Armenian State Pedagogical University. Scope of Academic 

interests: History of Armenian Diaspora, Armenia-Diaspora 

relationships, History of Armenian Church and religious 

organizations, particularly the issues of History of the Great 

House of Catholicosate of Cilicia. He is the author of about 

fifty scientific and methodical publications, including one 

monograph.  

 kovacs.balint@btk.ppke.hu 

mailto:hovhannisyanedgar@yahoo.com
mailto:hovhannisyanedgar16@aspu.am
mailto:hovhannisyanedgar16@aspu.am
mailto:kovacs.balint@btk.ppke.hu
mailto:kovacs.balint@btk.ppke.hu


261 

 

Bálint Kovács, historian, theologian and lawyer, 

associate professor at the Faculty of Humanities and Social 

Sciences of Péter Pázmány Catholic University, in 

Budapest, head of the Department of Armenian Studies. 

Scope of Academic interests: the Armenians of Central and 

Eastern Europe, the issues and concepts of theories of 

history. He is the founder and co-editor of the book series 

"Armenians in Eastern Europe" published by Boehlau 

Publishers in Germany and the book series "Studia 

Armenologica Hungarica" published by L`Harmattan 

Publishers in Budapest.  

kovacs.balint@btk.ppke.hu 

 

 

 

 

 

 

  

mailto:kovacs.balint@btk.ppke.hu


262 

 

Արման Մարտիրոսյան 

ՍԻՐԻԱՀԱՅՈՒԹՅԱՆ ԴԻՐՔՈՐՈՇՈՒՄԸ ԱԼԵՔՍԱՆԴՐԵՏԻ 

ՍԱՆՋԱՔԻ ՀԻՄՆԱԽՆԴՐԻ «ԿԱՐԳԱՎՈՐՄԱՆ» 

ՏԱՐԻՆԵՐԻՆ (1936-1939 ԹԹ.) 

 
Հիմնաբառեր` Ալեքսանդրետի սանջաքը, կարգավիճակ, մանդատ, 

Ֆրանսիա, Ազգերի լիգա, սիրիահայություն դիրքորոշում, Ժնևյան 

համաձայնություն, Հաթայ պետություն: 

 

Ключевые слова: Санджак Александретский, статус, 

мандат, Франция, Лига Наций, позиция сирийских армян, 

Женевское соглашение, государство Хатай. 

 

Keywords: Sanjak of Alexandrette, status, mandate, France, 

League of Nations, Syrian Armenian position, Geneva agreement, 

Hatay state. 

 

Մերձավոր Արևելքը եղել և մնում է ինչպես միջազգային 

հարաբերությունների ամենաբարդ թնջուկը, այնպես էլ հա-

մաշխարհային տնտեսական համակարգի գործունեության 

«կենսական» բաղադրիչը: Այս համապատկերում առանձնա-

կի հետաքրքրություն է ներկայացնում Երկրորդ աշխարհա-

մարտի նախօրեին Թուրքիայի արտաքին քաղաքականութ-

յան որոշ առանձնահատկությունների ուսումնասիրումը: Ա-

վելին, թուրք-սիրիական հարաբերությունների վատթարաց-

ման արմատները գտնվում են դեռ 1920-1930 ական թթ. ծա-

վալվող իրադարձությունների մեջ: Այս տեսանկյունից կար-

ևոր է համակողմանի վերլուծության ենթարկել երկկողմ հա-

րաբերությունների ամենակնճռոտ հիմնախնդրի՝ Ալեքսանդ-

րետի սանջաքի (Իսքենդերուն) հիմնախնդրի «կարգավոր-

ման» գործընթացը` ներկայացնելով այս հարցում սանջաքա-



263 

 

հայության և ընդհանրապես սիրիահայության որդեգրած 

դիրքորոշումը:  

Ալեքսանդրետի սանջաքը, որը գտնվում է Հյուսիսային 

Սիրիայում, 1918 թ. հոկտեմբերի 30-ի Մուդրոսի զինադադա-

րով անցավ Անտանտի զորքերի վերահսկողության տակ: 

1918 թ. նոյեմբերի 27-ին, որպես ինքնուրույն վարչական 

միավոր ստեղծվում է «Ալեքսանդրետի ինքնավար սանջա-

քը»1: 1921 թ. հոկտեմբերի 20-ի ֆրանս-թուրքական համա-

ձայնագրով Ալեքսանդրետի սանջաքը մտնում է Սիրիայի 

կազմի մեջ, որն իր հերթին գտնվում էր ֆրանսիական ման-

դատի տակ2 : Պայմանագրի 7-րդ հոդվածով նախատեսվում 

էր «սանջաքին տալ կառավարման հատուկ կարգավիճակ, և 

տարածքի թուրք բնակչությանը մշակութային որոշ արտո-

նություններ»3:  

Փաստորեն 1921 թ. ֆրանս-թուրքական համաձայնագի-

րը հանդիսանում է դիվանագիտական այն միակ զենքը, որի 

շնորհիվ թուրքական կառավարությունը կարողացավ «հետ-

ևողականորեն» հասունացնել Ալեքսանդրետի հարցը, հանել 

այն միջազգային դիվանագիտության թատերաբեմ և ապօ-

րինի ձևով միացնել իրեն: 

Ալեքսանդրետի սանջաքի հարցի քննարկումը 1936 թ. 

դեկտեմբերին, թուրքական կողմի նախաձեռնությամբ և ֆ-

                                                           

1 В. Луцкий, Национально-Освободительная война в Сирии (1925-1927гг.), 

Москва, 1964, с. 107, Մինչդեռ Անկարայի կողմից դա համարվում էր անհիմն և 

անընդունելի, քանզի Սանջաքը, համաձայն «Ազգային ուխտի» մտնում էր Թուրքիայի 

սահմանների մեջ: O. Baskın, Türk dış Politikası, Cilt, 1, Istanbul, 2001. s 280. 
2 Ազգերի լիգայի մանդատը Սիրիայի և Լիբանանի վրա պաշտոնապես հաստատվեց 

1922 թ․ հուլիսի 24-ին, իսկ 1923թ սեպտեմբերի 29-ին մանդատային պետություն 

Ֆրանսիային հանձնվեց Սիրիայի և Լիբանանի կառավարումը, В Луцкий., նշվ. 

աշխ., с.100. 
3 M. Paillares, Le ke’malisme devant les Allie’s, Paris, 1922, pp. 359-362, նաև  O. 

Baskın, նշվ. աշխ., էջ 281. 



264 

 

րանսիական կառավարության համաձայնությամբ տեղա-

փոխվեց Ազգերի լիգայի խորհուրդ (Ժնև): Դեկտեմբերի 8-ին 

Թուրքիայի արտաքին գործերի նախարար Ռ.Արասը հեռագ-

րում է Ազգերի լիգայի խորհրդի քարտուղար Ժոզեֆ Ավընո-

լին` առաջարկելով Լիգայի խորհրդի արտակարգ նստաշր-

ջանի օրակարգ մտցնել «Ալեքսանդրետ-Անտիոքի ու շրջա-

կա տարածքների ապագայի վերաբերյալ Թուրքիայի և Ֆ-

րանսիայի միջև գոյություն ունեցող վեճի» քննարկումը: 

Օգտվելով Ֆրանսիայի «բարեհաճությունից»՝ սանջաքի 

թուրք ծայրահեղականները շարունակաբար պահանջում 

էին շրջանի անջատումը Սիրիայից կամ սանջաքի ուղղակի 

կցումը Թուրքիային1, նշելով, որ «Իսքենդերունի սանջաքը 

Ազգային ուխտի սահմանների մեջ է եղել» (նշումը մերն է. Ա. 

Մ): Այս նպատակով դեռ վաղուց Սիրիայում ստեղծվել էին 

Ալեքսանդրետի «ազատագրման» կոմիտեներ և կիսառազ-

մականացված թուրքական կազմակերպություններ, որոնք 

գործելով անպատժելիության մթնոլորտում, բացահայտ ա-

հաբեկման քաղաքականություն էին վարում տեղի արաբ, 

հայ բնակչության նկատմանբ: Հենց այսպիսի գաղափարնե-

րի հիման վրա էլ հիմնված էր ծայրահեղականների` «Հալք-Է-

վի» (Ժողովրդի տներ), խմբավորման ողջ գործունեությունը: 

Ֆրանսիացի նախկին պատգամավոր և արևելյան հարցերի 

մասնագետ Անրե Լպենը «Կիլիկայից հետո Սիրիան» վերտա-

ռությամբ հոդվածում, քննադատելով Ֆրանսիայի վարած 

քաղաքականությունը, կատարում է դիպուկ հարցադրում-

                                                           

1  Սակայն տարբեր հեղինակների տվյալներով սանջաքում թուրքական մեծամաս-

նություն գոյություն չուներ և թուրքերի թիվը այնտեղ կազմել է 23-30%: Այսպես. 1937 

թ. Ալեքսանդրետի սանջաքի 240.000 բնակիչներից արաբները կազմում էին 48% 

(115.000), թուրքերը՝ 23% (55.000), հայերը` 18 տոկոս (43.000), մնացած 11տոկոսը` 

(27.000)` թուրքմեններ, քրդեր, չերքեզներ և այլք: Ն. Հովհաննիսյան, Հ. Սարգսյան, 

Սիրիան անկախության համար մղված պայքարում, Երևան, 1975, էջ 183: 



265 

 

ներ. «Ինչ է տեղի ունենում Սիրիայում. արդյոք դիպվածա-

բար կհավակնին կրկնել Կիլիկիայի խաղը, որը մի իսկական 

ոճիր էր»: Հոդվածի հեղինակը, անդրադառնալով նաև կիլի-

կիահայության ճակատագրին, գրում է. «Սիրիայի մեջ հար-

յուր հազարավոր հայեր կան, թերևս ավելի շատ ընտանիք-

ներ արդեն կոտորվել են, մինչդեռ մենք նրանց պաշտպանե-

լու հանձնառություն էինք ստանձնել: Մեր երկրի այս հավա-

տարիմ բարեկամներին սառնասրտորեն և վայրագորեն 

պետք է հանձնենք»1 - հավելում է հեղինակը: 

Փաստերը ցույց են տալիս, որ սանջաքի հայ ազգաբ-

նակչությունը և հայ քաղաքական- հասարակական խմբավո-

րումները ընդհանրապես որդեգրել են Սիրիայի անկախութ-

յան պայքարին համահունչ քաղաքական գիծ: «1936-1937 թթ. 

ճգնաժամի ժամանակ հայերը արաբների հետ կազմեցին 

ընդհանուր քաղաքական մեկ ճակատ» 2,- վկայում է Ա. Թոյն-

բին: Արաբ գործիչները ևս բազմիցս դրվատել են սանջաքի 

հայերի գործունեությունը. «Ալեքսանդրետի սանջաքի 35000 

հայեր իրենց դրսևորեցին որպես գերազանցորեն լավ սի-

րիացիներ: Արաբների հետ նրանց հարաբերությունները 

միշտ էլ եղել են հիանալի, իսկ նրանց սքանչելի դիրքավո-

րումը Ալեքսանդրետի հակամարտության այս օրերին ավելի 

ամրապնդեց այդ հարաբերությունները»,- ասում է Սիրիայի 

ականավոր քաղաքական գործիչ Ա. Շահբանդարը` Կահիրեի 

հայ լրագրողներին տված հարցազրույցի ժամանակ3 : Հայե-

րի և արաբների սերտ համագործակցության մասին է խո-

սում նաև այն փաստը, որ սանջաքի ընտրությունների ժա-

մանակ հայերից քվեարկության մասնակցում են իրավունք 

                                                           

1 «Հայրենիք», Բոստոն, 16.05.1936: 
2 A. Toynbee, Survey of international Affaers., 1938, vol․ 1, London, 1941, p. 480. 
3 Ա. Բայրամյան, Ալեքսանդրետի սանջաքի հարցը և միջազգային դիվանագիտությունը. 

1936-1939 թթ., Երևան, 1998 էջ 40: 



266 

 

ունեցող 5504 հայեր և ըստ օրենքի ընտրում 5 երեսփոխան-

ներ1: 1936 թ. դեկտեմբերի 31-ին սանջաքի ներքաղաքական 

դրությունը ուսումնասիրելու համար չեզոք դիտորդական 

հանձնաժողովը ժամանում է սանջաք, հանդիպումներ ունե-

նալով տարբեր շրջանների արաբ, հայ, թուրք, թուրքմեն 

խառը ազգաբնակչության հետ: Դիտորդները հաստատում 

են, որ «անհամաձայնության որևէ տարր գոյություն չունի, 

թուրքերը, արաբները, հայերը աշխատում և ապրում էին 

կատարյալ համերաշխության մեջ»2 :  

Միայն, երբ դիտորդները ժամանեցին Անտիոք, /որտեղ 

բնակչության մեծամասնությունը թուրքեր էին/ թուրք ծայ-

րահեղականները իրենց «ազդեցիկ» ցույցերով փորձեցին 

վերջիններիս հավատացնել, թե «Անտիոքի բնակչության 

ստվար մասը չի ուզում միանալ Սիրիային և սիրիական ու 

ֆրանսիական իշխանությունները խոչընդոտներ են հարու-

ցում, որպեսզի Անտիոքի թուրք բնակչությունը չկարողանա 

արտահայտել իր կամքը»3: Ի պատասխան՝ հունվարի 11-ին 

արաբները և հայերը կազմակերպեցին բազմահազարանոց 

ցույց. «տասնյակ հազարավոր արաբներ, հայեր շրջում էին 

քաղաքի փողոցներում` վանկարկելով կեցցե՛ Սիրիան»: Դի-

տորդական խումբը հաստատում է նաև քաղաքի քրիստո-

նեական գերեզմանատանը հայկական շիրիմների 

սրբապղծման փաստը թուրքերի կողմից. «Թուրքական ամ-

բոխը ասպատակել է հայոց գերեզմանատունը ու վայրագ 

ձևով տապալել խաչերը»4- գրում է «Արազ» թերթը: 

 Սանջաքի համար բախտորոշ այս օրերին ինչպես Սի-

րիայի, այնպես էլ Ալեքսանդրետի հայությունը հեռագիր ու-

                                                           

1 «Արմաղան», Ստամբուլ, 29.10.1938թ.: 
2 Paul du Veou, Le desastre d’Alexsandrette. 1934-1938. Paris, 1938, p. 64. 
3 «Արազ», Բուխարեստ, 14 .01.1937 ։ 
4 «Արազ», 20.01.1937։ 



267 

 

ղարկեց Սիրիայի բարձրագույն կոմիսարին և Ազգերի լիգա-

յին. 

«Մենք՝ հայ համայնքի ներկայացուցիչներս, որ Սիրիան 

ընտրեցինք իբր երկրորդ հայրենիք, հույս ունենք, որ միշտ 

կատարյալ համերաշխությամբ կապրենք Սիրիայի արաբնե-

րի հետ: Բարձր ժողովին /Ազգերի լիգա/ կհայտնենք մեր վա-

խը Սիրիայի մեկ մասի` Ալեքսանդրետի սանջաքի վերաբեր-

յալ, որ թուրքերը առանց որևէ իրավունքի ուզում են անջա-

տել Սիրիայից: Համոզված լինելով հանդերձ Սանջաքի 

նկատմամբ սիրիացիների տեսակետի իրավացի լինելու մեջ` 

քաղաքակիրթ աշխարհի ուշադրությունը կհրավիրենք այն 

աղետալի հետևանքների վրա, որ պիտի վիճակվի Ազգերի 

լիգայի կողմից, սանջաքի մեջ տեղավորված հազարավոր 

հայերին, եթե Թուրքիայի միջնորդության իրավունքը ճա-

նաչվի1: Հետևաբար, Բարձր ժողովին կհայտնենք մեր ան-

խոսք նվիրումը մեր սիրիական հայրենիքին և մասնավորա-

պես մեր հայրենիքի այն անբաժան գավառին` Ալեքսանդրե-

տի սանջաքին, և կխնդրենք Ազգերի ազնիվ լիգային, որ 

սանջաքի խնդրով զբաղվելու ժամանակ նկատի առնեն մեր 

զգացմունքները»2 :  

Հայերի վերաբերմունքի մասին նշել են թե° Սիրիայի պե-

տական գործիչները, թե° արաբ հեղինակները: «Մենք շատ 

գոհ ենք հայերից, որովհետև նրանք Սանջաքի խնդրի առ-

                                                           

1 Անտիոքի (Սանջաքի) թեմի այդ տարիների Հայոց առաջնորդ արք. Աջապահյանը 

գրում է, որ Սանջաքի մեջ այդ տարիներուն կային 35-000 ֊են ավելի Հայ Առաքե-

լական Եկեղեցվո զավակներ, կային նաև 5-6 Հազար կաթողիկե և բողոքական 

Հայեր»: Ա. Բայրամյան, Ալեքսանդրետի սանջաքի իրավական ստատուսը և քաղա-

քական խմբավորումները (1920-1930-ական թթ), Հայկական ՍՍՀ Գիտությունների 

Ակադեմիայի տեղեկագիր, Հասարակական գիտություններ, հ․ 12, Երևան, 1964,                     

էջ 29։ 
2 «Արազ», 18.02,1937:  



268 

 

թիվ վեհանձն կեցվածք ունեցան և լայնորեն գործակցեցին 

մեզ հետ` կատարյալ անկեղծությամբ նվիրվելով սիրիական 

տեսակետին: Սանջաքի մեջ հայերի և արաբների գործակ-

ցությունը ու եղբայրությունը մեծապես գոհացրել է մեզ… 

Թուրքական թերթերը ուզածի չափ կարող են գրել հայերի 

մասին, վստահ եղե°ք հավատացող չկա, արաբները շատ 

լավ ճանաչում են հայերի անկեղծությունն ու հայրենասի-

րությունը և այլևս չեն կարող հավատալ նման հերյուրանք-

ների»1- հայտարարում էր Սիրիայի հայտնի պետական և 

քաղաքական գործիչներից դոկտոր Ա. Ռահմանը:  

Բեյրութի «Լա Սիրի» պարբերականը անդրադառնալով 

սանջաքի հայության դիրքորոշմանը, գրում է. «Հայտնի է, որ 

սանջաքի հայ տարրը միացած է սիրիական թեզին և պայ-

քարում է թուրքական տեսակետների դեմ»: Պարբերականը 

նաև իր մտավախությունն է հայտնում հայության ճակա-

տագրի հարցում. «եթե սանջաքի նոր վարչակարգը որևէ 

ձևով հաստատի Թուրքիայի գերակայությունը, ապա հայե-

րը այլևս ապահովության մեջ չեն լինի և կգտնվեն նոր ար-

տագաղթի վտանգի տակ: Սիրիայում, որտեղ ջարդված ու 

կոտորված ազգի մի քանի ցրված անդամներ կարողացել են 

վերապրել, պետք է ամեն սպառնալիքից ազատ լինեն»2:  

Այս համատեքստում հարկ է շեշետել, որ որպես առան-

ձին քաղաքական միավորի՝ սանջաքի համար մշակվելու էր 

նոր կարգավիճակ և հիմնական Օրենք (Սահմանադրութ-

յուն), որի իրականացոմն էլ երաշխավորելու էր Ազգերի լի-

գան3: Սակայն դա ամենևին չխանգարեց Ն. Մենեմենջիօղլո-

ւին հայտարարելու, որ «սանջաքի նոր կարգավիճակը և 

                                                           

1 «Արազ», 23.05.1937: 
2 Արազ, 28.03. 1937: 
3 Б. Поцхверия, Турция между двумья мировыми войнами, Москва, 1992, 

с.167: 



269 

 

հիմնական օրենքը ինքնաբերաբար ուժի մեջ կմտնեն նույն 

ամսի 29-ին1»- գրում է դյու Վեուն և հավելում, «Մենք հա-

կաիրավական քայլ կատարեցինք` հայտարարելով, որ նոր 

կարգավիճակը և հիմնական Օրենքը ուժի մեջ են մտնում»: 

Քաղաքական այս նոր սխալը էլ ավելի խորացրեց հակաֆ-

րանսիական ատելությունն ու թշնամանքը Սիրիայում և 

հատկապես Ալեքսանդրետի սանջաքում2: Չնայած, որ 1937 

թ. ֆրանսիական մանդատը դեռևս շարունակվում էր Սի-

րիայում, և ֆրանս-սիրիական պայմանագիրը ուժի մեջ չէր 

մտել, այսուհանդերձ Ֆրանսիայի մանդատային իշխանութ-

յունները տուրք տալով ներքին և արտաքին մի շարք գոր-

ծոնների տեղի տվեցին թուրքերի պահանջներին և 1937 թ. 

նոյեմբերի 29-ին պաշտոնապես հայտարարեցին` սանջաքի 

նոր կարգավիճակն ու հիմնական օրենքը ուժի մեջ են մտնե-

լու մասին: 

Իսկ երբ մայիսի 27-ին սանջաքի նոր կարգավիճակի բո-

վանդակությունն ըստ էության պարզ դարձավ, Սիրիայում 

ժողովրդական դժգոհության ու բողոքի ալիքը նոր թափ 

ստացավ` գործադուլների ալիքը կաթվածահար արեց առև-

տուրը, տրանսպորտը, հասարակական կյանքը: 1937 թ. հու-

նիսի 3-ին բողոքի ալիքը տարածվեց ոչ միայն սանջաքում 

այլև ողջ Սիրիայում: Տասնյակ հազարավոր ցուցարարներ 

Հալեպում, Համայում և Դամասկոսում շրջում էին փողոցնե-

րով` վանկարկելով «Ալեքսանդրետը արաբական է»3: «Ժնև-

յան համաձայությունը մեզ համար հայրենադավություն է, 

մի՛ հավատացեք թուրքերին, անկեղծ և իրական բարեկա-

                                                           

1 P. Du Véou, նշվ. աշխ., էջ 79-80: 
2 P. Du Véou, Les chetiens en Peril au Moussa- Dagh, Paris,1939, pp. 28-29. 
3 Ա. Բայրամյան, Ալեքսանդրետի սանջաքի հարցը և միջազգային դիվանագիտությունը. 

1936-1939 թթ., էջ 85:  



270 

 

մությունը մեզ մոտ է»-1 գրում է Դամասկոսի «Էլլիվա» թերթը: 

Հունիսի 2-ին սիրիական պառլամենտը բողոքի հուշագիր ու-

ղարկեց Ազգերի լիգային, որտեղ խստորեն դատապարտում 

էր Ժնևյան համաձայնագրերը. «Սիրիական պառլամենտը, 

ներառյալ սանջաքի բոլոր պատգամավորները, որոնք իսկա-

պես ներկայացնում են ժողովրդին, պաշտոնապես հայտա-

րարում է, որ Սիրիայի գերիշխանությունից սիրիական հայ-

րենիքի որևէ մաս պոկելու փորձը կհանդիսանա աներկբա-

յորեն կոպիտ խախտում մի սահմանադրության, որը հաս-

տատվել է հենց Ազգերի լիգայի կողմից, ինչպես նաև մի 

դաշնագրի, որի թանաքը դեռևս թաց է: Սիրիական ազգը չի 

կարող ճանաչել որևէ լուծում, որը խախտում է սիրիական 

միասնությունը և վճռել է պաշտպանվել իր հավատի ու ի-

րավունքի բոլոր ուժերով»2:  

Սակայն միջազգային նման լարված իրավիճակում, երբ 

առկա էր վերահաս պատերազմի իրական վտանգ, Ֆրան-

սիան գերադասեց վերջնականապես չընդհարվել Թուրքիա-

յի հետ, ավելին աչքաթող արեց թուրքերի բացահայտ անօ-

րինական գործողությունները և բավարարեց նրանց ան-

հիմն պահանջները, կապված սանջաքում պառլամենտա-

կան ընտրությունների հետ: Արդյունքում 1938թ. հունիսին 

տեղի ունեցած ընտրությունները անցան թուրքական սցե-

նարով, և ինչպես վկայում է. Ա. Թոյնբին. «Տեղի ունեցավ 

թուրք ընտրողների «տոկոսային աճ»` հասնելով 63 %»3: Ան-

տեսելով ազգաբնակչության ճնշող մեծամասնության օրի-

նական իրավունքները՝ օգոստոսի 30-ին հրապարակվեցին 

ընտրական արձանագրությունների նոր ցուցակներ` թուր-

                                                           

1 Արազ, 11. 02.1937, Բուխարեստ։ 
2 Ա. Բայրամյան, նշվ․ աշխ․, էջ 84-85: 
3 A. Toynbee, Survey of international Affaers, 1938, vol 1, London, 1941, p. 488. 



271 

 

քերը խորհրդարանում կազմեցին մեծամասնություն՝ ստա-

նալով այդքան սպասված 22 աթոռ /40 տեղից/: Միանշանակ 

«թուրքական ներկայությունը» Հաթայում1 Անկարայի օգտին 

էր, քանի որ ընտրությունների ելքի վրա մեծապես ազդեց 

սանջաքում գտնվող թուրքական զինուժի ներկայությունը, 

որը, ինչպես գիտենք, Ալեքսանդրետի տարածքում, ֆրան-

սիական ուժերի հետ համատեղ «կոչված էր պահպանելու» 

կարգ ու կանոնը սանջաքում»2: «Հաթայի նախագահ» Թայ-

ֆուր Սյոքմենը, խոսելով այս մասին, նույնպես խոստովա-

նում է. «Մեր հաջողության գլխավոր պայմանը հանդիսա-

ցավ Հաթայում թուրքական զորքերի ներկայությունը» 3 : 

Փաստորեն, թուրքական և ֆրանսիական սվինների ներքո 

անցկացված կեղծ ընտրությունների արդյունքում, ազգաբ-

նակչության միայն 25-30% կազմող թուրքական համայնքը 

պառլամենտում ձևավորեց մեծամասնություն: Սա, արդեն 

իսկ խոսում է այն մասին, որ ընտրություններն իսկապես 

կեղծված էին և բեմականացված: Հետևաբար, պառլամեն-

տում թուրքերի ձևավորած մեծամասնությունը չէր արտա-

ցոլում սանջաքի բնակչության իրական պատկերը: Այս եր-

կարատև բեմադրության ավարտից հետո, 1938 թ. սեպտեմ-

բերի 2-ին Անտիոքում հրավիրվեց սանջաքի նորընտիր ա-

սամբլեայի առաջին գումարումը, Ալեքսանդրետի սանջաքը 

վերանվանվեց «Հաթայի պետություն», որի նախագահ 

«ընտրվեց» Թայֆուր Սյոքմենը: 

Ընտրական կանոնադրության նման «վերամշակումը»` 

Թուրքիայի ցանկացած ձևով, 1937 թ. մայիսի 29-ի ժնևյան 

                                                           

1 «Հաթայ» անվան ծագման մասին մանրամասն տե՛ս նաև` O. Baskın, նշ. աշխ.,                  

էջ 280: 
2 Թուրքական զորքերը 1938 թ. հուլիսի 5-ին ներխուժեցին Հաթայ` կատարելու իրենց 

պարտականությունները, C. Arcayürek, նշվ. աշխ., էջ 38:  
3 T. Sökmen, նշվ. աշխ, էջ 96: 



272 

 

կարգավորման տրամաբանական շարունակությունն էր: Սա 

մեկ անգամ ևս հաստատեց այն համոզմունքը, որ ֆրանսիա-

ցիները ի վերջո սանջաքը զիջելու են` ելնելով իրենց շահե-

րից: «1940-ից առաջ սանջաքը կկցվի Թուրքիային, իսկ այդ 

կցումը անհրաժեշտ է, որպեսզի Թուրքիան Գերմանիայի 

կողմը չանցնի»,- հայ համայնքի ներկայացուցիչներից Եղիա 

Բեդևյանին գաղտնի ասում է ընտրական հանձնաժողովի 

բելգիացի անդամ Ժ. Լագրանժը1: 

Միջազգային բարդ իրավիճակը և Թուրքիային իր դաշ-

նակիցների շարքում տեսնելու Ֆրանսիայի ցանկությունը, 

ամենևին չի արդարացնում վերջինիս անօրինական գործե-

լաոճը: Այս գործողություններով ավելի ամրապնդվեց այն 

համոզմունքը, որ Թուրքիայի կողմից Ալեքսանդրետի սան-

ջաքի բռնազավթման ամբողջ պատասխանատվությունը 

ընկնում է Ֆրանսիայի վրա: Նկատի ունենալով այդ հանգա-

մանքը կիսում ենք անգլիացի հեղինակ Ա. Հուրանիի այն 

կարծիքը, որ «սիրիական կառավարությունը ոչինչ չէր կա-

րող անել, բացի բողոքելուց»2:  

 Այս երկարատև բեմադրության ավարտից հետո, 1938 թ. 

սեպտեմբերի 2-ին Անտիոքում հրավիրվեց սանջաքի նորըն-

տիր ասամբլեայի առաջին գումարումը, Ալեքսանդրետի 

սանջաքը վերանվանվեց «Հաթայի պետություն», որի նա-

խագահ «ընտրվեց» Թայֆուր Սյոքմենը3: 

Նախ կազմվեց «Հաթայի կառավարություն», որի ղեկա-

վար նշանակվեց, ինչպես պետք էր սպասել, ազգությամբ 

թուրք Աբդուրրահման Մելեքը, որը մինչ այդ վարում էր 

                                                           

1 Ա. Բայրամյան, Ալեքսանդրետի սանջաքի հարցը և միջազգային դիվանագիտությունը. 

1936-1939 թթ., էջ 94: 
2 A. Hourani, Syria and Lebanon, London, 1946, p. 209.  
3 Թուրքական զորքերը 1938 թ. հուլիսի 5-ին ներխուժեցին Հաթայ` կատարելու իրենց 

պարտականությունները, C. Arcayürek, նշվ., աշխ., էջ 38. 



273 

 

սանջաքի ներքին գործերի նախարարի պաշտոնը /1938 թ. 

հունիսից/: Հաթայի նոր մայրաքաղաք Ալեքսանդրետի փո-

խարեն հռչակվեց Անտիոքը, որը բնակեցված էր մեծամա-

սամբ թուրքերով: Իսկ 1938թ․ սեպտեմբերի 7-ի նիստում 

«պառլամենտը միաձայն» հաստատեց սանջաքի նոր կար-

գավիճակը և հիմնական Օրենքը, հետո էլ թուրքական դրոշը, 

շատ քիչ տարբերությամբ,/ սպիտակ աստղի կենտրոնում ա-

վելացվեց կարմիր շրջանակ/ ընդունվեց Հաթայի դրոշ, իսկ 

Թուրքիայի հիմնը դարձավ պետության օրհներգ:  

Արդյունքում, 1939 թ. հունիսի 23-ին Թուրքիայի արտա-

քին գործերի նախարար Շ. Սարաջիօղլուն և Թուրքիայում 

Ֆրանսիայի դեսպան Ռ. Մասիգլին Անկարայում ստորագրե-

ցին «Թուրքիայի և Սիրիայի միջև տարածքային հարցերի 

շուրջ վերջնական կարգավորման մասին համաձայնագիր», 

որով Ալեքսանդրետի սանջաքը հանձնվեց Թուրքիային1: 

Այսպիսով, օրակարգ բերելով Ալեքսանդրետի սանջաքի 

կարգավիճակի հարցը, թուրքական կողմը բազմափուլային 

մարտավարությամբ և իրեն բնորոշ վարքագծով, քաղաքա-

կան լարված մթնոլորտ ստեղծեց սանջաքում և կարողացավ 

խնդիրը «լուծել» իր համար նախընտրելի ձևով: Ալեքսանդ-

րետի շուրջ վեճի վերջնական կարգավորումը իրավական 

հիմքերից տեղափոխելով քաղաքական հարթություն՝ ֆրան-

սիական կառավարությունը՝ Սիրիայի ժողովրդի ու պետութ-

յան կամքին հակառակ, խախտեց Սիրիայի տարածքային 

ամբողջականությունը և Ալեքսանդրետը զիջեց թուրքերին:  

 

                                                           

1 Մանրամասն տե՛ս Y. Müzehher, “Fransız Arşiv Belgelerinde 23 Haziran 1939 

Tarihli Türk – Fransız Antlaşması”, Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, sayı 

99, Ankara 2019, s. 220.  



274 

 

ПОЗИЦИЯ СИРИЙСКИХ АРМЯН В ГОДЫ 

«УРЕГУЛИРОВАНИЯ» ПРОБЛЕМЫ 

АЛЕКСАНДРЕТСКОГО САНДЖАКА (1936-1939г.г.) 

 

Арман Мартиросян 

РЕЗЮМЕ  
Накануне Второй мировой войны Франция и Англия, 

чтобы обеспечить дружбу и военную поддержку Турции, 

пошли на раздел сирийской территории и «подарили» 

Турции Александреттский санджак. На протяжении всей 

борьбы за сохранение территориальной целостности Си-

рии и за арабский санджак, армяне санджака, и все си-

рийские армяне, стояли на стороне народа Сирии. Одна-

ко не только не было учтено мнение большинства араб-

ского и армянского населения, но и в результате посте-

пенной тюркизации Санджака Александретта была не-

справедливо передана туркам. 

 

THE POSITION OF ARMENIANS OF SYRIA IN THE 

YEARS OF "REGULATION" OF THE SANJAK OF 

ALEXANDRET PROBLEM (1936-1939) 

 

Arman Martirosyan 

SUMMARY 

On the eve of the Second World War, France and 

England, in order to ensure Turkey's friendship and military 

support, went to the division of the Syrian territory and 

"gifted" the Alexandretta Sanjak to Turkey. Throughout the 

struggle for the preservation of the territorial integrity of 

Syria and for the Arab sanjak, both the Armenians of the 

sanjak and all Syrian Armenians stood by the people of 

Syria. However, not only was the opinion of the majority 

Arab and Armenian population not taken into account, but 



275 

 

as a result of the gradual Turkification of the Sanjak, 

Alexandrette was unfairly handed over to the Turks. 

 

Արման Մարտիրոսյան, պատմական գիտությունների թեկ-

նածու, Խ. Աբովյանի անվան հայկական պետական մանկավար-

ժական համալսարանի Համաշխարհային պատմության և նրա 

դասավանդման մեթոդիկայի ամբիոնի դոցենտ: Գիտական հե-

տաքրքրությունների շրջանակը՝ Եվրոպայի և Ամերիկայի երկր-

ների նորագույն պատմություն, թուրք-ֆրանսիական հարաբե-

րություններ,էթնոքաղաքականհակամարտություններ:  

 arman.martirosyan.81@mail.ru 

 

Арман Мартиросян, кандидат исторических наук, 

доцент кафедры всеобщей истории и методики ее 

преподавания АГПУ им. Абовяна. Сфера научных 

интересов: новейшая история стран Европы и Америки, 

турецко-французские отношения, этнополитические 

конфликты.  

arman.martirosyan.81@mail.ru 

  

Arman Martirosyan,  candidate of Historical Sciences, 

Docent of the Department of World History and its Teaching 

Methodology at the ASPU named after Kh. Abovyan. Scope 

of scientific interests: recent history of European and 

American countries, Turkish-French relations, and political 

conflicts.  

arman.martirosyan.81@mail.ru 

 

 

  

mailto:arman.martirosyan.81@mail.ru
mailto:arman.martirosyan.81@mail.ru
mailto:arman.martirosyan.81@mail.ru


276 

 

Արմեն Մարուքյան 

ՍՍԻ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ԿԱԼՎԱԾՔՆԵՐԸ ԵՒ 

ԹՈՒՐՔԱԿԱՆ ԻՇԽԱՆՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԿՈՂՄԻՑ ԴՐԱՆՑ 

ԲՌՆԱԶԱՎԹՈՒՄԸ 

 
Հիմնաբառեր՝ Արևմտյան Հայաստան, Օսմանյան կայսրություն, Սսի 

կաթողիկոսություն, Սահակ Բ․ կաթողիկոս, Կիլիկիա, անշարժ գույք: 

 

Ключевые слова: Западная Армения, Османская империя, 

Католикосат Сиса, Католикос Саак II, Киликия, недвижимость. 

 

Keywords: Western Armenia, Ottoman Empire, Catholicosate 

of Sis, Catholicos Sahak II, Cilicia, real estate. 

 

Արևմտյան Հայաստանում և Օսմանյան կայսրության 

հայաբնակ այլ տարածքներում հայերի նկատմամբ ցեղաս-

պանական քաղաքականությանը զուգահեռ թուրքական իշ-

խանություններն իրականացնում էին ոչ միայն սպանված 

կամ աքսորված հայերին ու հայկական համայնքներին, այլև 

Հայ Առաքելական Եկեղեցուն պատկանող անշարժ գույքի և 

ունեցվածքը բռնազավթում: Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողիկո-

սության արխիվում պահվող նյութերի ուսումնասիրության 

հիման վրա սույն հոդվածի շրջանակներում փորձ է կատար-

վել մոտավոր ներկայացնել Սսի կաթողիկոսության անշարժ 

գույքի ծավալները, որոնք թուրքական իշխանությունների և 

մահմեդականների կողմից բռնազավթվեցին ինչպես Հայոց 

ցեղասպանության ընթացքում և դրանից հետո:  

Ինչպես հայտնի է, վանական համալիրները և եկեղեցա-

կան հաստատություններն իրենց տիրապետման տակ ու-

նեին իջևանատներ, խաներ (վաճառատներ), պանդոկներ, 

տներ, խանութներ, այգիներ, պարտեզներ, անտառներ, 



277 

 

ջրաղացներ և այլ կալվածքներ, որոնցից ստացվող եկա-

մուտներով էլ ապահովվում էր կրոնական և կրթական կա-

ռույցների բնականոն գործունեությունը1: Մինչև 1912 թ. Օս-

մանյան կայսրությունում կրոնական կառույցներն իրա-

վունք չունեին իրենց անունով կալվածքներ գրանցել, ուստի 

դրանք գրանցվում էին վստահելի անձանց կամ սրբերի ա-

նուններով։ 1912-13 թթ. թուրքական իշխանությունների ո-

րոշման համաձայն ոչ մահմեդական համայնքները պատ-

րաստեցին իրենց ազգապատկան ու եկեղեցապատկան 

գույքերի ամբողջական ցանկերը և ներկայացրեցին իշխա-

նություններին։ 

1915 թ. սեպտեմբերի 3-ին ստացվեց Կիլիկիո կաթողիկո-

սության տարագրման մասին Սսի կառավարչի հրահանգը: 

Հալեպ տեղափոխվելու համար տրված էր ընդամենը 10 օր 

ժամանակ: Ինքնին հասկանալի է, որ այդ կարճ ժամանա-

կում հնարավոր չէր ժողովել ու տեղափոխել կաթողիկոսա-

րանի ամբողջ շարժական գույքը, ուստի միաբաններն օր ու 

գիշեր փորձում էին առանձնացնել ամենաարժեքավոր ու 

կարևոր գույքերը2: Անգամ առանձնացված գույքը չհաջող-

վեց անվնաս և ամբողջությամբ դուրս բերել անվտանգ վայ-

րեր: 

Մուդրոսի զինադադարից և Կիլիկիայում ֆրանսիական 

զորքերի հաստատվելուց հետո Սսի կաթողիկոսարանը քե-

մալականների հարձակումներից պաշտպանելու անվան 

տակ ֆրանսիացիները վանքի տարածքը վերածեցին զորա-

                                                           

1 Տե՛ս Հ. Տաճատ վրդ. Եարտըմեան, Հայաստանի վանքերուն եւ եկեղեցիներուն մշա-

կութային կորուստը 1894-1896 եւ 1915-1925 տարիներուն, Վենետիկ-Սբ. Ղազար, 1995, 

էջ 76-77: 
2 Տե՛ս Բ. Եղիայեան, Ժամանակակից պատմութիւն Կաթողիկոսութեան Հայոց Կիլիկիոյ 

1914-1972, Անթիլիաս, 1975, էջ 166-167: 



278 

 

նոցի, զինարանի և մթերանոցի1: Առաջին աշխարհամարտի 

ընթացքում թուրքական իշխանությունների կողմից Սսի կա-

թողիկոսությանը հասցված նյութական վնասները վերա-

կանգնելու նպատակով Կիլիկիայում հաստատված ֆրան-

սիական Գերագույն կոմիսարությունը Սահակ կաթողիկո-

սին առաջարկեց պատրաստել Կիլիկիո կաթողիկոսարանի 

գույքերի ցանկը` դրան կցելով կալվածքների ու շինություն-

ների նյութական արժեքի մասին տեղեկությունները։ Սսի 

կաթողիկոսության կալվածքների ցանկը2 պատրաստվեց և 

ներկայացվեց ֆրանսիական իշխանություններին, սակայն 

այդ ուղղությամբ գործնական որևէ քայլ չձեռնարկվեց: 1921 

թ. Կիլիկիայից ֆրանսիական զորքերի դուրսբերման հետ-

ևանքով Սսի կաթողիկոսության ամբողջ անշարժ գույքը 

վերջնականապես անցավ թուրքական իշխանությունների 

տիրապետության տակ, Սահակ Վեհափառին էլ հայտնվեց, 

որ ֆրանսիական իշխանություններն իրավունք չունեն մի-

ջամտելու Թուրքիայի ներքին գործերին: 

Սսի կաթողիկոսության միայն անշարժ գույքի մասին ե-

ղած տեղեկություններն արդեն իսկ պատկերացում են տա-

լիս, թե թուրքական իշխանություններն ինչ հսկայական ծա-

վալների հասնող ունեցվածք են բռնազավթել Հայ Առաքելա-

կան Եկեղեցու նվիրապետական այդ աթոռից: 

Ադանայի նահանգի Սիս-Գոզանի գավառի Սիս քաղա-

քում էր գտնվում 4000 մ քարե պարսպով շրջապատված 

                                                           

1 Այս մասին նշվում է 1927 թ. օգոստոսի 23-ին Հալեպում կազմված «Սսի բռնա-

գաղթից հետո քեմալականների վերագրաված Կիլիկիայի կաթողիկոսանիստ 

մայրավանքի կալվածքների, չտեղափոխված գույքի և այլ ունեցուածքի ցուցակ»-ի 

ծանոթագրությունում: Տե՛ս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան Արխիւ (Այսու-

հետ` ՄՏԿԿԱ), Սահակ Բ․ կաթողիկոսի ֆօնդ, հաւաքածոյ 21, ց. 1, թղթ. 26: 
2  Այդ փաստաթղթի պատճենը պահվում է Անթիլիասում` Մեծի Տանն Կիլիկիո 

կաթողիկոսարանի արխիվում: 



279 

 

բազմադարյա Կաթողիկոսության համալիրը, որն իրենից 

ներկայացնում էր՝ վեհաշուք կաթողիկոսարանը, Մայրա-

վանքը, եկեղեցին, աղոթատեղին և զանգակատները: Մայ-

րավանքի 50 սենյակների և սրահներից պատերը զարդար-

ված էին Քյոթահիայից բերված 15000 կավե հնաոճ սալիկնե-

րով: Օսմանյան կայսրերի մի քանի արտոնագրերով (ֆեր-

ման) Սսի հայոց կաթողիկոսությանը շնորհված 125 հա մա-

կերեսով միայն Կաթողիկոսության համալիրի տարածքն իր 

շենք-շինություններով գնահատվում էր 100000 թուրքական 

լիրա1: 

Կաթողիկոսության համալիրում կար հնաոճ իրերի հա-

րուստ հավաքածու ունեցող թանգարան և գրադարան, որ-

տեղ պահվում էին հին մանրապատկերներով 400 ձեռագրեր 

և ավելի քանի 4000 տպագիր հատորներ։ Եթե շենքերն ու շի-

նությունները և դրանց հասցված վնասը հնարավոր է գնա-

հատել և դրանց դիմաց հատուցման ինչ-որ չափ որոշել, ա-

պա մանրանկարներով հայ հին ձեռագրերի և հնատիպ 

գրքերի ոչնչացումը հայ ժողովրդի համար դրամական հա-

տուցմամբ չվերականգնվող կորուստ է: 

Կաթողիկոսության համալիրի հարևանությամբ տեղա-

կայված 14 500 մ² մակերեսով ընդարձակ հողատարածքի 

վրա կառուցված էին բնակելի մի քանի շենքեր, այնտեղ էին 

գտնվում նաև Սբ. Սոֆիայի հին եկեղեցու ավերակները։ Սե-

փականության վկայակագրով (թափու) Կիլիկիայի կաթողի-

կոսությանը պատկանող այդ հողատարածքը գնահատվում 

էր 2000 թ. լ.2: Դրանից բացի, կաթողիկոսությունը արտոնա-

գիր ուներ նաև հին հայկական վանքի նկատմամբ, որն իր 

                                                           

1 Նույն տեղում, հաւաքածոյ 40, ց. 1, թղթ. 63: 
2 Տե՛ս K. Baghdjian, The confiscation of Armenian properties by the Turkish 

Government said to be abandoned, Antilias, Printing House of the Armenian 

Catholicosate of Cilicia, 2010, pp. 97-98: 



280 

 

ունեցվածքով, 5 հա տարածքի վրա և դրան կից կառուցված 

աղոթարաններով, դպրոցով և գերեզմանատնով գնահատ-

վում էր 6000 թ. լ.։ 

Սսի քրիստոնեական թաղամասի շուկայում Կիլիկիայի 

կաթողիկոսությանը պատկանող շինություններից մեկի ա-

ռաջին հարկում բնակելի տուն էր՝ կից հողամասով, վարձա-

կալության տրված երկրորդ շենքի առաջին հարկում գոր-

ծում էր խաղատուն, իսկ շինությունների մյուս հատվածնե-

րը զբաղեցնում էին 7 խանութներ: Նույն թաղամասում էին 

գտնվում կաթողիկոսությանը պատկանող 30 հա տարածքով 

հողամասեր, 3,5 հա տարածքով պարտեզներ, 2 տուն, բաղ-

նիքի ավերակներ և ջրաղաց1:  

Սսի Մահմուդլը թաղամասում կաթողիկոսությանն էին 

պատկանում 2,6 հա տարածքով հողամասեր, իսկ Արսլան 

փաշա թաղամասում հողամաս և 400 մ² տարածքով տուն2: 

Միայն Սիս քաղաքում Կիլիկիայի հայոց կաթողիկոսության 

անշարժ գույքը 1921 թ. դրությամբ գնահատվում էր 116020 

թ. լ.: 

Գոզանի գավառի Թլան գյուղում կաթողիկոսությանը 

պատկանող 1000 հա տարածքի վրա էր գտնվում նշանավոր 

անասնագոմը, որի քարից կառուցված հսկայական ախոռ-

ներում պահվում էին 80 եզ, 50 կով, 30 ջորի, ինչպես նաև այ-

ծերի ու ոչխարների անթիվ հոտեր, իսկ շենքերում և պա-

հեստներում՝ շարժական գույք և գյուղատնտեսական մեքե-

նաներ: Անասնագոմի շուրջը 10000 պտղատու ծառերով 

հսկայական ոռոգվող այգի էր3: 

                                                           

1 Տե՛ս ՄՏԿԿԱ, Սահակ Բ․ կաթողիկոսի ֆոնդ, հաւաքածոյ 21, ց. 1, թղթ. 26․ հմմտ. 

նույնի՝ հաւաքածոյ 40, ց. 1, թղթ. 63:  
2 Տե՛ս նույն տեղում: 
3 Տե՛ս նույն տեղում: 



281 

 

Ադանա քաղաքում Կիլիկիայի կաթողիկոսությանն էր 

պատկանում տարածքային փոստի և հեռագրատան ծառա-

յության 500 մ² մակերես ունեցող մեծ շենքը, իսկ Ջիհանի (-

Ջեյհան) գավառակում՝ 300 մ² մակերեսով տուն և 200 մ² հո-

ղամաս1։ 

Մարաշի գավառակի Թերլիգեն գյուղում Կիլիկիայի կա-

թողիկոսությանն էին պատկանում 1,4 հա խաղողի այգիներ, 

3000 մ² հողամասով պարտեզ, Այաքլըջա-Օլուխ գյուղում՝ 

2000 մ² տարածքով հողամաս, տուն և 3000 մ² տարածքով 

խաղողի այգիներ, իսկ Սարի-Կայա գյուղում՝ 2000 մ² տա-

րածքով խաղողի այգի: Մարաշ քաղաքում կաթողիկոսութ-

յունը տնօրինում էր վաճառատուն, 8 խանութ և խաղատուն2: 

Ընդհանուր առմամբ, Մարաշի գավառում Կիլիկիայի հայոց 

կաթողիկոսությանը պատկանող անշարժ գույքը գնահատ-

վում էր 4265 թ. լ.:  

Համադրելով Սիրիայում և Լիբանանում Ֆրանսիայի 

բարձրագույն հանձնաժողովում Կիլիկիայի հայկական 

խորհրդի նախկին նախագահ Զաքարիա Բեզիկյանի հու-

շագրի ցուցակների և Սահակ Բ կաթողիկոսի փաստաթղթե-

րի տվյալները, կարող ենք արձանագրել, որ Ադանայի նա-

հանգի Սիս և Ադանա քաղաքներում, Ջիհանի գավառակում, 

Գոզանի գավառի Թլան գյուղում, ինչպես նաև Մարաշ քա-

ղաքում ու Մարաշի գավառակում Կիլիկիայի հայոց կաթողի-

կոսությանը պատկանող անշարժ գույքի ընդհանուր արժե-

քը 1921 թ. դրությամբ գնահատվում էր 185 035 թ. լ.: 

Սսի կաթողիկոսության անշարժ գույքի գնահատման 

բերված թվային տվյալներն ամենևին չեն արտահայտում 

դրանց իրական արժեքը, քանզի գնահատողները միտում-

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում: 
2 Տե՛ս նույն տեղում: 



282 

 

նավոր այն ժամանակվա շուկայական գներից ցածր են 

գնահատել հողատարածքներն և շենք-շինությունները: Դ-

րանից բացի, ներկայացվածը միայն կաթողիկոսարանի ու-

նեցվածքն է և չի արտահայտում նրա ենթակայության տակ 

գործող թեմերի ու համայնքների անշարժ գույքը, որն ամ-

բողջությամբ մնաց թուրքական պետությանը կամ տեղի 

մահմեդական բնակչությանը: Ինչ վերաբերում է Սսի Կաթո-

ղիկոսության շարժական գույքին, ապա դրա արժեքը մոտա-

վորապես կազմում էր շուրջ 9-10 մլն թուրքական ոսկի, ինչը 

համարժեք է 900-1000 մլն ԱՄՆ դոլարի1: Ներկայումս այդ 

բռնազավթված կալվածքների եկամուտը ստանում են կա՛մ 

առանձին անհատներ ու կազմակերպություններ, կա՛մ էլ 

թուրքական պետությունը: 

Սսի կաթողիկոսությունը նյութական կորուստներն է 

կրել նաև վարձակալության տրված իր տարածքների դիմաց 

չվճարումների հետևանքով: Այսպես, Սահակ Բ կաթողիկոսը 

Ադանայի Բուջակ թաղամասում Ս. Ստեփանոս եկեղեցուն 

պատկանող 20000 թուրքական լիրա գնահատված մոտ 1130 

մ² հողատարածքը 1911 թ. 25 տարով վարձակալության էր 

տրամադրել «Orosdi-Back» ընկերությանը, որի գլխավոր 

գրասենյակը գտնվում էր Փարիզում: Ըստ վարձակալության 

պայմանագրի, ֆրանսիական ընկերությունը պարտավորվել 

էր այդ հողատարածքի վրա 6000 թուրքական լիրայի տարե-

կան շրջանառությամբ առևտրի կենտրոնի եռահարկ շենք 

կառուցել: Ընկերությունը Սսի կաթողիկոսությանը հողատա-

րածքի համար տարեկան խորհրդանշական 240 թուրքական 

լիրա պետք է վճարեր, իսկ 25 տարի անց կառուցված շի-

նությունը պետք է փոխանցվեր կաթողիկոսությանը:  

                                                           

1 K. Baghdjian, նշվ. աշխ., էջ 98-99: 



283 

 

Առաջին աշխարհամարտի սկսվելուց հետո ընկերությու-

նը սկսեց չվճարել Սսի կաթողիկոսության խորհրդանշական 

վարձավճարը, իսկ 1921 թ. ֆրանսիացիների կողմից Կիլի-

կիան քեմալականներին հանձնելուց մինչև 1927 թ. 7 տար-

վա 1680 թուրքական լիրա վարձը վճարվել էր թուրքական 

իշխանություններին1: 

1927 թ. առևտրի կենտրոնի շենքի հրկիզվելուց հետո 

այն վերականգնելու մտադրություն չունեցող ֆրանսիական 

ընկերությունը դադարեցրեց նաև թուրքական իշխանութ-

յուններին տարեկան վարձավճարների փոխանցումը: 

Առևտրի կենտրոնի շենքի հրկիզումից հետո «Orosdi-Back» 

ապահովագրական կազմակերպություններից 20000 ֆունտ 

ստերլինգի ապահովագրական հատուցում ստացավ և հե-

ռացավ տնտեսական առումով անհեռանկար այդ տարած-

քից2։ 

Այդուհանդերձ, շենքի հրկիզումը «Orosdi-Back» ընկե-

րությանը Սսի կաթողիկոսարանի առջև իր ստանձնած պար-

տավորություններից չէր ազատում, քանզի, վարձակալութ-

յան պայմանագրի համաձայն, հրդեհի կամ որևէ այլ պատ-

ճառով շենքը քանդվելու կամ վնասվելու դեպքում «Orosdi-

Back» ընկերությունը պարտավոր էր վերականգնել այն, 

հակառակ դեպքում պետք է վճարեր մինչև 1936 թ. հողա-

տարածքի 25 տարվա վարձակալման ամբողջ գումարը՝ 6000 

թուրքական լիրա3:  

Ստեղծված իրավիճակում 1927 թ. օգոստոսի 25-ին Սա-

հակ Բ կաթողիկոսը նամակ է ուղարկում Փարիզ՝ հայ գոր-

ծիչներին խնդրելով զբաղվել «Orosdi-Back» ընկերությու-

                                                           

1 Տե՛ս ՄՏԿԿԱ, հաւաքածոյ 40, ց. 1, թղթ. 63: 
2 Տե՛ս նույն տեղում: 
3 Տե՛ս նույն տեղում: 



284 

 

նից կաթողիկոսարանի հասանելիք գումարը վերադարձնե-

լու հարցով: Համակողմանիորեն ուսումնասիրելով տվյալ 

գործը,Փարիզի հայ գործիչներից Թագվոր Փիլիպոսյանը մի 

տեղեկագիր է պատրաստում, որում իրավական բնույթի մի 

շարք խնդիրներ է առանձնացնում: 

Ցեղասպանության հետևանքով կայսրության հայ բնակ-

չության, այդ թվում ադանահայերի բնաջնջումից ու տեղա-

հանությունից հետո Ադանայի թեմի իրավատեր (լիազոր) 

մարմին այլևս գոյություն չուներ, ուստի ֆրանսիական ըն-

կերության հետ համաձայնության հասնելու նպատակով ի 

հայտ էր գալիս համայնքը ներկայացնող այլ մարմնի առաջ 

բերելու հարցը: Քանի որ Ադանայի թեմը գտնվում էր Սսի 

կաթողիկոսության ենթակայության տակ, ապա որպես թե-

մական ժողովի իրավահաջորդ մարմին կարող էր հանդես 

գալ Սիրիայում Կիլիկիայի հայոց կաթողիկոսի նախագա-

հությամբ գործող ժողովը՝ պայմանով, որ «Orosdi-Back» ըն-

կերությունը տվյալ մարմինը համաձայնվի ճանաչել այդ 

կարգավիճակում: Տեղեկագրում փաստացի ակնարկվում էր, 

որ ֆրանսիական կազմակերպությունը կարող էր շահարկել 

ցեղասպանության հետևանքով Ադանայի համայնքի այլևս 

գոյություն չունենալու հանգամանքը՝ համայնքի առջև ունե-

ցած պայմանագրային պարտավորություններից խուսափե-

լու նպատակով: Կանխատեսվում էր նաև, որ Ադանայի թե-

մին պատկանող հողատարածքի վարձավճարի վճարման 

պահանջի ներկայացման դեպքում «Orosdi-Back» ընկե-

րությունը կարող էր առարկել, թե սեփականատիրոջ իրա-

վահաջորդն իրավունք չունի պայմանագրի ժամկետը՝ 1936 

թ. լրանալուց առաջ իրենից պահանջել հրկիզված շենքի վե-

րակառուցումը և/կամ վարձերի վճարումը: 

Հիմնավոր կասկածներ ունենալով, որ ընկերության հետ 

շենքի վերակառուցման շուրջ հնարավոր չի լինելու համա-



285 

 

ձայնության գալ, կարծիք էր հայտնվում, որ պետք է փորձել 

ընկերության հետ համաձայնության հասնել գոնե պայմա-

նագրի ստորագրումից մինչև հրդեհն ընկած ժամանակա-

հատվածի (1912-1927 թթ.), այսինքն՝ հողատարածքի 15 տա-

րիների վարձը՝ 3600 թ.լ. ստանալու հարցի շուրջ: Այս մոտե-

ցումը, սակայն, ֆրանսիական ընկերության կողմից նույն-

պես կարող էր չընդունվել, քանի որ, ինչպես նշվեց, հողա-

տարածքի 1921- 1927 թթ. 7 տարվա 1680 թ.լ. վարձավճարը 

արդեն իսկ վճարել էր թուրքական իշխանություններին: Ս-

տացվում է, որ ֆրանսիական ընկերության հետ իրական 

համաձայնություն կարող էր ձեռք բերվել միայն պայմա-

նագրի ստորագրումից մինչև Կիլիկիայից ֆրանսիական 

զորքերի դուրսբերումը՝ 1913-1920 թթ. ժամանակահատվա-

ծի, այսինքն՝ 8 տարվա վարձավճարի գումարի՝ 1920 թ.լ. 

շուրջ: Վարձավճարի մնացած 1680 թ.լ. Սսի կաթողիկոսութ-

յունը պետք է փորձեր ետ ստանալ թուրքական իշխանութ-

յուններից: 

 Քանի որ պայմանագրում նշում չկար այն մասին, որ հո-

ղի վարձը պետք է վճարվի օսմանյան ոսկեդրամով, ենթադ-

րելի էր, որ «Orosdi-Back»-ը, Թուրքիայի և Ֆրանսիայի 

միջև ձեռք բերված պայմանավորվածությունների հիման 

վրա, ձգտելու էր վարձի վճարումը կատարել թղթադրամով, 

ինչի հետևանքով ստացվող գումարի արժեքը 7-8 անգամ 

նվազելու էր: 

Թվարկված խնդիրներն արդեն իսկ հիմք էին տալիս եզ-

րակացնելու, որ գործը կարող է լուծվել միայն դատական 

կարգով և իրատեսական էր համարվում, որ «Orosdi-Back» 

ընկերության պատասխանատուների հետ լավագույն դեպ-

քում հնարավոր կլիներ պայմանավորվածություն ձեռք բե-

րել գործը արբիտրաժին հանձնելու շուրջ: Միևնույն ժամա-

նակ նշվում էր, որ հաշվի առնելով Կիլիկիայի կաթողիկո-



286 

 

սության ծանր տնտեսական վիճակն ու կարիքները, չէր կա-

րելի թույլ տալ, որ դատական ծախսերը գերազանցեին ակն-

կալվող գումարի ¼-ը: Փիլիպոսյանին հանձնարարվել էր 

զբաղվել փաստաբան վարձելու հարցով, որպեսզի ընկե-

րությանը հարկադրվեր հողի վարձը վճարել օսմանյան ոս-

կեդրամով1: 

Սահակ Բ կաթողիկոսին սեպտեմբերի 22-ին Փարիզից 

ուղարկված պատասխան նամակում ներկայացնելով Փիլի-

պոսյանի տեղեկանքը, հայտնվում էր, որ վերջինիս հանձնա-

րարվել է զբաղվել փաստաբան վարձելու հարցով: «Orosdi-

Back»-ի գործը արբիտրաժին հանձնելու գաղափարը Վեհա-

փառի հավանությանն արժանանալու դեպքում խնդրվում էր 

իր նախագահության տակ գործող ժողովականների ստո-

րագրությամբ և Հալեպի իշխանությունների վավերացմամբ 

լիազորագիր ուղարկել Թ. Փիլիպոսյանի անունով, որպեսզի 

վերջինս Փարիզում այդ հարցերով զբաղվելու համար իրա-

վական հիմք ունենար: 

Պատասխան նամակի բովանդակությունից ու դրա վեր-

լուծությունից պարզ է դառնում, որ արբիտրաժի միջոցով 

«Orosdi-Back» ընկերությունից հնարավոր էր լինելու ստա-

նալ Ադանայի թեմի հողատարածքի վարձակալության ընդ-

հանուր գումարի միայն չնչին մասը, ինչը հազիվ բավարա-

րելու էր դատական ծախսերը: Ստեղծված պայմաններում 

ծագում էր արբիտրաժի գործընթաց նախաձեռնելու նպա-

տակահարմարության հարցը: Վերջին հաշվով, ֆրանսիա-

կան կազմակերպությունից վարձակալության գումարների 

վերականգնման կաթողիկոսության բազմաթիվ պահանջագ-

րերը մնացին անպատասխան2: 

                                                           

1 Տե՛ս ՄՏԿԿԱ, հաւաքածոյ 40, ց. 1, թղթ. 63: 
2 Տե՛ս K. Baghdjian, նշվ. աշխ., էջ 196-197: 



287 

 

Կիլիկիայի կաթողիկոսության գույքի բռնագրավման 

գործելաոճը շարունակվեց նաև թուրքական հաջորդ վարչա-

կարգերի կառավարման տարիներին: 1939 թ. ֆրանս-թուր-

քական պայմանավորվածությունների հետևանքով Սիրիայի 

կազմում գտնվող Ալեքսանդրեթի սանջակը (գավառ) Թուր-

քիային հանձնելուց հետո հայ բնակչությունը լքեց սանջակը, 

քանի որ չէր ցանկանում կրկին հայտնվել թուրքերի գերիշ-

խանության տակ: Սանջակից հայ բնակչության հեռանալուց 

հետո համայնքին և Կիլիկիայի հայոց կաթողիկոսության թե-

մին պատկանող կալվածքներն իբրև «լքյալ գույք» անցան 

թուրքական պետության տիրապետմանը, և 1940-ական թթ. 

ընթացքում թուրքական կառավարությունը սկսեց գանձել 

սանջակի հայկական կալվածքներից ստացվող վարձակա-

լության գումարները: 

1950 թ. հոկտեմբերի 29-ին Բերիո թեմի առաջնորդ Զա-

րեհ եպիսկոպոսը նամակով դիմում է Մեծի տանն Կիլիկիո 

կաթողիկոս Գարեգին Ա-ին, հայտնելով, որ թուրքական նոր 

կառավարությունը Ալեքսանդրեթի սանջակի «լքյալ գույ-

քերն» իրենց նախկին տերերին վերադարձնելու, ինչպես 

նաև 1939-1949 թթ. ընթացքում այդ գույքից գանձված վար-

ձավճարները վերադարձնելու որոշում էր կայացրել: Դրա 

հիման վրա Հալեպի հույն կաթոլիկ եպիսկոպոսը մեկնել է Ա-

լեքսանդրեթ և թուրքական պետությունից ստացել անցած 

տասը տարիների վարձերը, ինչից հետո քրիստոնեական 

մյուս համայնքները նույնպես սկսեցին քայլեր ձեռնարկել 

այդ ուղղությամբ: Սրբազանը Վեհափառին խնդրում էր կա-

թողիկոսության միաբաններից մեկին ուղարկել սանջակ՝ Կի-

լիկիայի կաթողիկոսությանը հասցված վնասների վերա-

կանգնման հարցերով զբաղվելու նպատակով1:  

                                                           

1 Տե՛ս ՄՏԿԿԱ, հաւաքածոյ 24, ց. 1, թղթ. 423: 



288 

 

Նամակին կցված Ալեքսանդրեթի սանջակի հայ ազգա-

յին կալվածքների ցուցակի համաձայն, Ալեքսանդրեթ քա-

ղաքում հայկական համայնքին էր պատկանում Սբ. Քառա-

սուն մանկանց եկեղեցին, ինչպես նաև Նուպարյան ազգա-

յին վարժարանն իր շինություններով և ընդարձակ բակով: 

Եկեղեցու շուրջը կառուցված էին 8 խանութներ, որոնցից ե-

րեքի տարածքը միացվել և գործում էր իբրև սրճարան, իսկ 

մյուս 5-ը` տրված էին վարձակալության: Խանութների երկ-

րորդ հարկի չորս սենյակներում տեղակայված էր ազգային 

առաջնորդարանը: Համայնքին էր պատկանում Պողոս աղա 

Շամլյանի կտակած տունը և Չալ Մահալլեսի թաղամասում 

ևս մեկ տուն: Քաղաքից դուրս, Հալեպի ճանապարհի վրա էր 

գտնվում համայնքին պատկանող ազգային գերեզմանատու-

նը՝ թթաստանով և շրջակա հողատարածքով, որի վրա տուն 

և խանութ էր կառուցված: 

Պեյլանում հայկական համայնքին էր պատկանում Սբ. 

Սարգիս եկեղեցին, հինգ սենյակից բաղկացած ազգային 

վարժարանի երկհարկանի շենքը: Եկեղեցուն կից էին 

գտնվում համայնքին պատկանող տունը, սրճարանը և պար-

տեզը: Սովուղ-Օլուղում համայնքն ուներ դպրոցի շենք, որը 

ծառայում էր նաև որպես եկեղեցի, 1000 մ² տարածքով հո-

ղամաս, որի վրա 2 խանութ էր կառուցված: Համայնքին էր 

պատկանում նաև եկեղեցի կառուցելու նպատակով Հակոբ 

Սարաֆյանից գնված 5000 մ² հողամասը: Ներկիչլիքում հա-

մայնքն ուներ ազգապատկան շենք, դպրոց, մատուռ և խա-

նութ: Աթըգում համայնքին էր պատկանում Սբ. Խաչ եկեղե-

ցին, դպրոցը, իսկ Պեյլանի ճանապարհի վրա կային արտեր, 

որոնց մի հատվածը պատկանում էր կաթողիկոսարանին, 

իսկ մնացածը՝ համայնքի անդամներին: Գըրըգ-Խան բնա-

կավայրում համայնքի տնօրինության տակ էին գտնվում Աբ. 

Աստվածածին եկեղեցին, ընդարձակ բակով դպրոցը, սրճա-



289 

 

րանը, 2 խանութ, 4-սենյականոց տուն, որը նախկինում որ-

պես դպրոց էր ծառայում:  

Անտիոքում հայկական համայնքը իր իրավունքն էր 

պահպանել դեռևս 1909 թ. կիլիկիահայերի կոտորածների 

ժամանակ այրված հին հայկական եկեղեցու և հարակից հո-

ղամասի նկատմամբ, ինչպես նաև տնօրինում էր նոր կա-

ռուցված դպրոցն իր հարակից հողամասով: Ռիհանիեում 

համայնքն ուներ եկեղեցի, իսկ Աբդուլ-Հյույուքում և Հայաշե-

նում՝ մեկական դպրոց1: Ցավոք, Ալեքսանդրեթի սանջակում 

Կիլիկիո կաթողիկոսությանը և հայկական համայնքին պատ-

կանող կալվածքների վերաբերյալ Զարեհ եպիսկոպոսի կազ-

մած ցանկում բացակայում են ինչպես անշարժ գույքի գնա-

հատման, այնպես էլ դրանց սեփականության վկայականնե-

րի մասին նշումները: 

Ալեքսանդրեթի սանջակում Կիլիկիո կաթողիկոսության 

բռնազավթված գույքի հետ կապված հարկ ենք համարում 

նշել, որ հույն կաթոլիկ եպիսկոպոսը հատուցում էր ստացել 

ոչ թե Ալեքսանդրեթի սանջակի հունական կալվածքների դի-

մաց, այլ թուրքական իշխանությունների կողմից դրանց 

վարձակալությունից 10 տարիների ընթացքում գանձված 

գումարները, ինչն, ամենայն հավանականությամբ, հաջող-

վել էր Հռոմի Պապի և սանջակը Թուրքիային հանձնելու 

հարցում վերջինիս օժանդակած կաթոլիկ Ֆրանսիայի միջ-

նորդությամբ: Ինքնին հասկանալի է, որ Հայ Առաքելական 

Եկեղեցուն և հայկական համայնքին պատկանող գույքի վե-

րադարձի կամ դրանցից գանձվող վարձավճարների հար-

ցում կաթոլիկ եկեղեցին և Ֆրանսիան նույն աջակցությունը, 

իսկ թուրքական իշխանությունները՝ նույն բարյացկամութ-

յունը չէին դրսևորելու: 

                                                           

1 Տե՛ս ՄՏԿԿԱ, հաւաքածոյ 24, ց. 1, թղթ. 423: 



290 

 

Ամփոփելով, պետք է արձանագրենք, որ Հայոց ցեղաս-

պանության ընթացքում և դրան հաջորդող ժամանակա-

հատվածում թուրքական իշխանությունների կողմից Սսի 

կաթողիկոսությանը հասցվեցին վիթխարի նյութական 

վնասներ և հոգևոր կորուստներ: Եւ եթե նյութական վնաս-

ները հնարավոր է հաշվարկել և դրա դիմաց հատուցում 

պահանջել, ապա հայ ժողովրդին և Հայ Առաքելական եկե-

ղեցուն հասցված ահռելի հոգևոր կորուստներն անգնահա-

տելի և անվերականգնելի են: 

 

ИМУЩЕСТВО КАТОЛИКОСАТА СИСА И ЕГО 

ЭКСПРОПРИАЦИЯ 

ТУРЕЦКИМИ ВЛАСТЯМИ 

 

Армен Марукян 

РЕЗЮМЕ 

Наряду с массовым истреблением армянского насе-

ления в Западной Армении и других армянонаселенных 

районах Османской империи, турецкие власти проводили 

политику массовой экспроприации имущества не только 

убитых или насильственно депортированных армян, но и 

недвижимость и все имущество Армянской Апостольской 

церкви. На основе изучения материалов, хранящихся в 

архивах Католикосата Великого Дома Киликии делается 

попытка хотя бы приблизительно представить ту недви-

жимость Католикосата Сиса, которая была экспро-прии-

рована турецкими властями и мусульманским насе-ле-

нием как во время осуществления Геноцида армян, так и 

в последующие годы. 

 

PROPERTY OF THE CATHOLICOSATE OF SIS AND ITS 

EXPROPRIATION BY TURKISH AUTHORITIES 

 



291 

 

Armen Marukyan  

SUMMARY 

Along with the mass extermination of the Armenian 

population in Western Armenia and other Armenian-

populated regions of the Ottoman Empire, the Turkish 

authorities pursued a policy of mass expropriation of the 

property of not only killed or forcibly deported Armenians 

but also the property and all property of the Armenian 

Apostolic Church. Based on the study of materials stored in 

the archives of the Catholicosate of the Great House of 

Cilicia, an attempt is made to at least approximately present 

the real estate of the Catholicosate of Sis, which was 

expropriated by the Turkish authorities and the Muslim 

population both during the implementation of the Armenian 

Genocide and in subsequent years. 

 

Արմեն Մարուքյան, պատմական գիտությունների դոկտոր, 

պրոֆեսոր: ՀՀ ԳԱԱ Պատմության ինստիտուտի Հայկական 

հարցի և Հայոց ցեղասպանության պատմության բաժնի վարիչ: 

60-ից ավելի գիտական հոդվածների, հայերեն, ռուսերեն և 

անգլերեն 10 գրքերի հեղինակ և փաստաթղթերի 4 ժողովածու-

ների կազմող է։ Գիտական հետաքրքրությունների շրջանակում 

են հայ ժողովրդի նոր և նորագույն շրջանի պատմության, մաս-

նավորապես՝ Հայկական հարցի և Հայոց ցեղասպանության 

պատմության հարցերը, Հայոց ցեղասպանության հետևանքնե-

րի հաղթահարման հիմնախնդիրները.  

 mararmts@yahoo.com 

 

Армен Марукян, доктор исторических наук, профес-

сор. Заведующий отделом истории Армянского вопроса и 

Геноцида армян Института истории НАН РА. Автором 

более 60 научных статей, 10 книг на армянском, русском 

и английском языках, а также автором 4 сборников доку-

ментов. В сферу научных интересов входят вопросы но-

mailto:mararmts@yahoo.com


292 

 

вого и новейшего периода истории армянского народа, в 

частности, Армянский вопрос, история Геноцида армян, 

проблемы преодоления последствий Геноцида армян.  

 mararmts@yahoo.com 

 

Armen Marukyan, Doctor of Sciences in History, 

Professor. Head of the Armenian Question and Armenian 

Genocide History Department of the Institute of History of 

the National Academy of Sciences of the Republic of 

Armenia. Author of more than 60 scientific articles, 10 books 

in Armenian, Russian and English, and the author of 4 

collections of documents. Within the scope of scientific 

interests are the issues of the new and most recent period 

of the history of the Armenian people, in particular, the 

issues of the Armenian question and the history of the 

Armenian Genocide, the problems of overcoming the 

consequences of the Armenian Genocide.

 mararmts@yahoo.com 

 

  

mailto:mararmts@yahoo.com
mailto:mararmts@yahoo.com


293 

 

Հայկանուշ Մեսրոպյան 

ԳԱՐԵԳԻՆ ՀՈՎՍԵՓՅԱՆ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ 

ՀԱՅԵՐԵՆԱԳԻՏԱԿԱՆ ԳՈՐԾՈՒՆԵՈՒԹՅՈՒՆԸ 

Հիմնաբառեր՝ Գարեգին Հովսեփյան, Մեծի Տանն Կիլիկիո 

կաթողիկոսություն, հայրապետ, հայագետ, բանագետ, բարբառագետ։ 

 

Ключевые слова: Гарегин Овсепян, Католикосат 

Великого Дома Киликийского, патриарх, арменовед, филолог, 

языковед. 

 

Key words: Garegin Hovsepyan, Catholicosate of the Great 

House of Cilicia, patriarch, Armenologist, philologist, linguist. 

 

Նախաբան։ Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողիկոս Գ. Հով-

սեփյանը նշանավոր է նաև գիտակրթական գործունեութ-

յամբ։ Անվանի աստվածաբանը բազմակողմանիորեն զար-

գացած անհատականություն էր1։ Տիրապետում էր մի քա-

նի օտար լեզուների և Ղարաբաղի, Մոկսի և Մուշի բար-

բառներին։ Հայերենագիտական գործերը երեք հիմնական 

ուղղություններով են՝ ա) բանահավաքչություն, բ) բանագի-

տություն և գ) լեզվաբանություն։ Գրի է առել «Սասնայ ծռե-

րի» պատումներ, ժողովրդական ստեղծագործություններ։ 

Հեղինակ է բանագիտական և բարբառային տեսական 

դրույթների և բացահայտումների։ Կազմել է Մոկսի բառա-

պաշարի բառարան։ 

                                                           

1 Տե՛ս Մելքոնյան Ս., Գարեգին Ա. Հովսեփյան. երանաշնորհ հայրապետն ու մեծ 

գիտնականը, «Վէմ», 2018, N 1-2-3, էջ I-ХХIХ, I-ХV։  

https://www.academia.edu/36741555/%D4%B3%D5%A1%D 6%80%D5%A5% 

https://www.academia.edu/


294 

 

Հոգևոր, գիտակրթական գործունեությունը։ Գանձա-

սարի, Ամարասի Կուսապատի, Շուշիի հոգևոր կենտրոննե-

րում նախնական կրթություն ստացած, Մաղավուզի գյուղա-

կան կրթարանի 14-ամյա ուսուցիչ Գ. Հովսեփյանը գալիս է 

Գևորգյան ճեմարան ընդունվելու։ Այդ մասին կենսագիրը 

գրում է. «Չորս օր բեռան կառքով ճամբորդելով՝ կը հասնի 

Էջմիածին՝ բեռը ուսին, հնամաշ աշակերտական հագուս-

տով»1։ Հետագա տարիները բազմաբովանդակ ու բազմարդ-

յուն ճանապարհներ են բացում ուշիմ պատանու առջև՝ Բեռ-

լինի, Հալեի, Լայպցիգի, Վեսթֆալիայի, Բիլեֆիլտի կրթօ-

ջախներ, Մայր Աթոռի մատենադարանապետ, Երևանի թե-

մական դպրոցի, Գևորգյան ճեմարանի տեսուչ, «Արարատ» 

ամսագրի խմբագրապետ, ԽՀ Գիտությանց ինստիտուտի 

գիտական անդամ, Ալեքսանդրապոլի համալսարանի դո-

ցենտ, պատմալեզվաբանական ֆակուլտետի դեկան, Երևա-

նի համալսարանի հայ արվեստի և հնագիտության ամբիոն-

ների վարիչ և այլն։ Իր կատարած հսկայածավալ աշխա-

տանքի մասին «Եղիշէի ձեռագիրների համեմատութիւն» 

գրքի ներածականում համեստորեն գրում է. «Մենք համար-

ձակւում ենք այս չնչին լուման ձգել մեր մատենագրութեան 

գանձանակի մէջ»2։ «Նոր գիր» հանդեսի խմբագիր Բ. Նու-

րիկյանին ուղղված խոսքերով բանաձևում է իր գործու-

նեության առաջնահերթությունը. «Գրի և գրքի համար կա-

տարուած աշխատանքը, կորցրած ժամանակն ու նիւթական 

                                                           

1 «Գարեգին Կաթողիկոս Յովսէփեանց», Հրատարակութիւն Ամերիկայի հայոց առաջ-

նորդարանի, Մեծի Տանն Կիլիկիոյ երանաշնորհ կաթողիկոսին մահուան 10-րդ 

տարեդարձին առթիւ, Նիւ Եորք, 1962, էջ 8։ 
2 Գարեգին Սարկաւագ, Եղիշէի ձեռագիրների համեմատութիւն, Վաղարշապատ, 1892։ 



295 

 

զոհողութիւնը ամենագնահատելին է եւ յաւիտենականը, եւ 

բարիք ընդհանրութեան համար»1։  

Հայերենագիտական առաջին ուսումնասիրություննե-

րը կատարում է հետևյալ հիմնական ուղղություններով՝ ա) 

բանահավաքչություն, բ) բանագիտություն և գ) լեզվաբանութ-

յուն՝ լեզվի մասին դրույթներով և բարբառագիտության տե-

սությամբ։  

Բանահավաքչություն։ Տակավին սարկավագ՝ Էջմիած-

նում ուսուցչություն անելիս արժևորում է ժողովրդի խորի-

մաստ խոսքը։ «Բանահիւսութիւնը ժողովրդական կեանքի 

հայելին է»2 ,-սահմանում է նորընծա հոգևորականը։ Այն հա-

մարելով հայոց պատմության կարևոր աղբյուր՝ գրի է առ-

նում «Սասնայ ծռեր» դյուցազնավեպի նոր պատումներ և 

ժողովրդական այլ ստեղծագործություններ։ Այդ մասին 

կարդում ենք. «Մէկ տարի կը ծառայէ իբրեւ սարկաւագ եւ 

իբրեւ ուսուցիչ՝ գիւղի դպրոցին մէջ, եւ յետոյ տպարանի մէջ 

տպուած գիրքերու որպէս սրբագրիչ։ Նոյն շրջանին, ժողովր-

դական բանահիւսութեան իր հաւաքած նիւթերը երկու հա-

տորով՝ «Սասմայ ծռեր» եւ «Փշրանքներ ժողովրդական բա-

նահիւսութիւնից» կը տպագրուի Թիֆլիսի Հայոց հրատա-

րակչական ընկերութեան կողմէ։ Այս երկու գործերը պատ-

ճառ կ՚ըլլան, որ Գարեգին Սարկաւագ ընդունուի իբրեւ սան 

Կովկասեան բարեգործական ընկերութեան, արտասահման 

                                                           

1 «Գարեգին Կաթողիկոս Յովսէփեանց», հրատարակութիւն Ամերիկայի հայոց առաջ-

նորդարանի, Մեծի Տանն Կիլիկիոյ երանաշնորհ կաթողիկոսին մահուան 10-րդ տա-

րեդարձին առթիւ, Նիւ Եորք, 1962, էջ 21։ 
2 Թիֆլիսի Ընկերութիւն հայերէն գրքերի հրատարակութեան, Ν 50, Ժողովրդագրական 

նիւթեր, Գիրք Ա, «Սասմայ ծռեր», «Սասունցի Դաւիթ» ժողովրդական վէպի երկու նոր 

վարիանտներ (Աբարանի և Մոկաց բարբառներով), Գրի առաւ Գարեգին Սարկաւագ, 

Թիֆլիս, տպարան Մ. Շարաձէի, 1892, էջ Ե։ 



296 

 

ղրկուելու»1։ Մ. Աբեղյանն արժևորում է նրա բանահավաք-

չական գործունեությունը և բանահյուսական նյութեր ու-

սումնասիրելու հակումը։ Այդ մասին նա գրում է. «Շնորհալի 

Գարեգին սարկաւագն իւր ժողովածուի սկզբում դրել է մի 

յառաջաբան, որի մէջ համառօտակի, բայց ամփոփ խօսում է 

ժողովրդական գրականութեան-բանահիւսութեան նշանա-

կութեան մասին ազգային կեանքի ու լեզուի ուսումնասիրու-

թեան և գրականութեան առաջդիմութեան համար»2։ Թերթի 

հաջորդ համարներում Մ. Աբեղյանը հանգամանորեն անդ-

րադառնում է «Փշրանքներ ժողովրդական բանահիւսութիւ-

նից»3 ժողովածուին, որում ընդգրկված են «ժողովրդական 

վիպական երգեր՝ վիպերգեր, կրօնական, կէս կրօնական ու 

կէս պատմական, մանկական, սիրոյ և ուրիշ կենցաղական 

երգեր, ժողովրդական առակներ, աւանդութիւններ, անէծք-

ներ և օրհնութիւններ, հեքիաթներ», ինչպես նաև Ապարանի 

տեղագրության, բնակիչների նիստուկացի, սովորույթների 

ու ծեսերի, սնոտիապաշտության համառոտ նկարագրու-

թուններ, «որոնք լիառատ նիւթ են ներկայացնում ժողովր-

դական բանահիւսութեան ուսումնասիրութեան համար»4։  

  «Սասմայ ծռերի» առաջաբանում Գ. Հովսեփյանը ներ-

կայացնում է բանահյուսական նյութերի հավաքման իր եղա-

նակները։ Այդ մասին գրում է. «Մոկաց բարբառով մեր 

գրած վարիանտները, երգերը, աւանդութիւնները գրի ենք 

առել պանդուխտ մոկացիներից, թէև լեզուի մաքրութեան 

                                                           

1 ԱՄՆ-ի կենսագրականը, էջ 8։ 
2 «Նոր-դար», «Մատենախօսութիւն», Թիֆլիս, 1892, N 163, N 165։ 
3 Վեհափառ Հայրիկին, Թիֆլիսի Ընկերութիւն հայերէն գրքերի հրատարակութեան, Ν 

56, «Ժողովրդագրական նիւթեր», Գիրք Գ, «Փշրանքներ ժողովրդական բանա-

հիւսութիւնից», ժողովեց Գարեգին սարկաւագ Յովսէփեանց, Թիֆլիս, տպարան Մ. 

Շարաձէ, 1892։  
4 Վարսամ, «Մատենախօսութիւն», «Նոր-դար», Թիֆլիս, 1893, N 7, 8, 9։ 



297 

 

մասին մեր ընթերցողներին երաշխաւորել չենք կարող, բայց 

ճշտիւ արձանագրելու համար արել ենք այն, ինչ որ կարող 

էինք»1։ Ապա, խոսելով «Սասմայ ծռերի» տարբերակների 

մասին, նշում է, որ Գ. Սրվանձտյանցի կողմից գրանցված է 

Մուշի, Մ. Աբեղյանի կողմից՝ Մոկաց տարբերակները, սա-

կայն Սասունում կա նաև մի երրորդ տաբերակ, որը նախա-

ձեռնում է գրի առնել, սակայն ավարտին չի հասցնում։ Բա-

նահավաքը փաստում է, որ Սասունի պատումում Սասունի 

բերդը կոչվում է «Մհերի տապան», որով տարբերվում է Մու-

շի և Մոկաց տարբերակներից։ Ապարանի Չամրլու, Ափնա և 

Ղազնաֆար գյուղերում ևս երեք տարբերակ գրառելուց հե-

տո եզրակացնում է. «Այսպիսով տեսնում ենք, որ ընդունո-

ւած կարծիքի հակառակ՝ գաղթական ռուսահայոց մէջ ևս 

կան ժողովրդական բանահիւսութեան նշանաւոր մնացորդ-

ներ»2։ 

Բացի բարբառային նյութեր գրառելուց, հեղինակում 

է նաև բանագիտական տեսական դրույթներ։ «Ազգագրա-

կան հանդէսում» տպագրում է «Ռուստամ Զալի» մի պա-

տում՝ հընթացս կատարելով արժեքավոր վերլուծություններ։ 

Նա նկատում է, որ «Մեր բանահիւսութեան լաւագոյն կտոր-

ները մոկացոց ենք պարտական, ոչ միայն ազգային դիւցազ-

ներգութեան գեղեցիկ վարիանտներ, այլ և այնպիսի վիպա-

կան երգեր, ինչպէս «Ասլան աղէն», «Մուկաց միրզէն», «Նա-

րեկացին», «Կարոս Խաչը»։ Դեռ ո՞վ գիտէ՝ ինչ թանկագին 

գոհարներ անյայտ են մեր բանասիրութեան»3։  

Արժևորելով Գ. Նարեկացու, Մ. Գոշի, Ն. Շնորհալու, Հ. 

Թլկուրանցու և միջնադարի այլ հեղինակների երկերում, 

                                                           

1 «Սասմայ ծռեր», Գրի առաւ Գարեգին սարկաւագ, Թիֆլիս, 1892, էջ Թ։ 
2 Նույն տեղում։ 
3 «Ռուստամ Զալ», ուսումնասիրութիւն Գ. Վրդ. Յովսէփեանի, «Ազգագրական հանդէս», 

XII գիրք, Թիֆլիս, 1905, էջ 30։ 



298 

 

ծննդյան տաղերում, գանձարաններում՝ հոգևոր երգերում և 

ողբերում առկա բանահյուսական նմուշները՝ կատարում է 

բնագիր-բանահյուսական տարբերակ տեքստային համեմա-

տություն և բարբառագիտական ուրույն դիտարկումներ1 ։ 

Գարեգին վարդապետը Պ. Կոստանյանցի2 միջնադարյան ա-

վետիսներից մի քանիսը համադրում է Մոկսի բարբառային 

տարբերակների հետ՝ զուգահեռներ անցկացնելով Ղարա-

բաղ-Զանգեզուր բարբառատարածքի տարբերակների միջև։ 

Ապա եզրակացնում է, որ «Ժողովրդական բանահյուսու-

թեան հետ մեծ առնչութիւն ունին անշուշտ և տաղարաննե-

րի մէջ պատահած առակները (басня)։ Բանահիւսութեան 

այս տեսակը տարաբաղդաբար մեր բանահաւաքների կող-

մից առանձին ուշադրութեան չէ արժանացել։ Մեր ժողովր-

դի մէջ գործածուող առակներից կարելի է մի ստուար հա-

տոր կազմել, որից ապագայ Կռիլովը Գոշ Մխիթարի և Վար-

դանի առակների հետ հարուստ նիւթ կունենար ձեռքի 

տակ»3։  

Բանագիտություն։ Գ. Հովսեփյանի բանագիտական 

գործունեությունը համակողմանիորեն բնութագրում է Ս. 

Հարությունյանը։ Արժևորելով մտավորական-հոգևորականի 

կողմից Մոկսի և Ապարանի ժողովրդական բանահյուսութ-

յան ինքնատիպ նմուշների, փոփոխակների գրառումը՝ Ս. 

Հարությունյանը փաստում է, որ դրանք «…աչքի են ընկնում 

ոճաբարբառային յուրահատկությունների պահպանության 

խիստ ճշգրտությամբ ու հարազատությամբ, բանահյուսա-

                                                           

1  Գարեգին վարդ. Յովսէփեան, Ժողովրդական բանահիւսութեան հետքեր միջնա-

դարեան տաղարաններում , «Արարատ», 1898, էջ 544-551, 1899, էջ 44-47։ 
2 Կոստանեանց Պ., Նոր ժողովածու, Ա պրակ, Միջնադարեան հայոց տաղեր եւ ոտա-

նաւորներ, Թիֆլիս, 1892։ 
3  Գարեգին վարդ. Յովսէփեան, Ժողովրդական բանահիւսութեան հետքեր միջնա-

դարեան տաղարաններում , «Արարատ», 1898, էջ 547։ 



299 

 

կան նյութերի գիտական մատուցման պատշաճ որակով։ Եր-

կու ժողովածուն էլ օժտված են մի ընդհանուր առաջաբանով, 

բարբառային բառերի բացատրություններով ու բառարա-

նով։ Իսկ երբ նկատի ենք առնում, որ երիտասարդ բանահա-

վաքի երկու ժողովածուն էլ հրապարակ եկան այն ժամա-

նակ, երբ ասպարեզում ազգագրական-բանահյուսական ժո-

ղովածուները հազվադեպ էին, ապա պարզ է դառնում գի-

տա-պատմական այն մեծ արժեքը, որ ունենալու էին և իրոք 

ունեցան Հովսեփյանի գրքերը հայ բանագիտության պատ-

մության համար»1։ 

Բանագիտական սահմանումներ կատարելու առումով 

արժեքավոր է «Սասմայ ծռերի» «Յառաջաբանը» 2, որում 

գրում է. «Եւրոպական ազգերի գրականութեան մէջ ժողովր-

դական բանահիւսութիւնը նշանաւոր տեղ է բռնում. նոքա՝ 

իբրև քաղաքակրթութեան աւելի բարձր աստիճանի ազգեր՝ 

շուտ կարողացան ըմբռնել ժողովրդական բանահիւսութեան 

արժէքը, ուստի և ոչ մի ջանք չխնայեցին կատարելապէս ու-

սումնասիրելու այդ առարկան և օգտաւէտ գիտութիւնների 

շարքը դասելու»3։ Ապա հավելում է, որ XIX դարի վերջում 

ժողովրդական բանահյուսությունը գրավում է գիտական 

աշխարհի հետաքրքրությունը։ «…ժողովրդական ստեղծա-

                                                           

1 Հարությունյան Ս., Գարեգին Հովսեփյանը որպես բանագետ (ծննդյան 100-ամյակի 

առթիվ), ՊԲՀ, 1968, թիվ 1, էջ 150։ 
2 «Սասմայ ծռեր», Գրի առաւ Գարեգին սարկաւագ, Թիֆլիս, 1892։ 
3 Նույն տեղում, էջ 4։ Ասում է՝ Գրիմ եղբայրների «ջանքերով ժողովրդական բանա-

հիւսութիւնը արհամարհանքի աստիճանից լուրջ գիտութիւնների կարգը բարձրա-

ցաւ»։ Հատկապես արժևորում է բանահյուսության դերը գեղարվեստական գրակա-

նության մեջ։ Ռուս լեզվաբան, բանագետ, տրամաբանական քերականության ներ-

կայացուցիչ Ֆյոդոր Բուսլաևի տեսական դրույթների հիման վրա կատարում է բա-

նագիտական սահմանումներ՝ երբեմն տեղին հղումներ կատարելով նրա «Ռուս ժո-

ղովրդական բանահյուսության և արվեստի պատմական ակնարկներ» (հ. 1–2, 1861) 

գրքից։ 



300 

 

գործությունը և՛ անհատի, և՛ բազմության ներքին աշխարհի 

յայտարարն է»,-բանաձևում է Գարեգին սարկավագը՝ բա-

նասացի խոսքի տպավորիչ և ազդեցիկ լինելը համեմատե-

լով քարոզչի խոսքի հետ1։  

Մոկսի տարածքի երգերի լեզուն ավելի մաքուր և վս-

տահելի է համարում, քանի որ մոկացին չի կրել լեզվական 

այլ ազդեցություն։ Մեկնաբանում է նաև «Սասմայ Ծռեր» 

վերնագիրը, որը նախընտրելի է, քանի որ գործող անձինք 

շատ են, իսկ «Սասունցի Դաւիթ կամ Մհերի Դուռ», «Դաւիթ 

և Մհեր» վերնագրերը սահմանափակում են ասքը։  

Բանագիտական դիտարկումներ և բնագրերի հիմնա-

վոր վերլուծություններ կան «Արարատ» հանդեսի «Հայագի-

տական այլ եւ այլք»2 վերնագրով հոդվածաշարում։  

Լեզվաբանություն։ Գ. Հովսեփյանի լեզվաբանական 

հետաքրքրություններն ընթանում են երկու ուղղությամբ՝ 1) 

լեզվի մասին ընդհանուր դրույթներ և 2) բարբառագիտություն։ 

Հետաքրքրական են հայերենին, լեզվական փոխազդե-

ցություններին նվիրված մտածումները։ Այսպես, նա գրում է. 

«Օտար ազդեցութիւնների ստրուկ լեզուն օտար դարձուած-

ներով և բառերով այլանդակուած լեզուն անկարող է ծառա-

յել իւր բարձր կոչմանը՝ միութեան կապ և քաղաքակրթու-

թեան արդիւնքների մատակարար դառնալ բազմաբարբառ 

ժողովրդի անդամների մէջ» կամ «աղքատ և անմշակ լեզո-

ւով չի կրող արդիւնաւորուել տաղանդը»3 ։ Նա նշում է, որ 

                                                           

1 Էպոսը համեմատում է «Իլիականի», «Ռոլանդի երգի», «Ռուստամ Զալի», «Համ-

լետի» հետ, որոնց հիմքում ընկած են ազգային պատմությունն ու ավանդույթը։ 

Վկայաբերում է Վեսելովսկուն՝ «ժողովրդական բանաստեղծական գրականութեամբ 

կարելի է պատմություն գրել»։ 
2 «Արարատ», 1914, էջ 919-926, 1915, էջ 211-219։ Նվիրված է Հ. Երզնկացուն, Աշուղ և 

Նաղաշ Հովնաթանյաններին, Գրիգոր Շղթայակրին և այլոց։ 
3 Նշվ. աշխ., էջ Զ։ 



301 

 

լեզվի զարգացումը թռիչքաձև չէ, և այն զարգանում է աս-

տիճանաբար՝ լեզվական օրենքների հիման վրա՝ լեզուաբա-

նական գիտութեամբ։ 

Բարբառագիտություն։ Բարբառակիր հոգևորականը 

արժևորում է բարբառագիտության հիմնադիրներ Ա.Այտըն-

յանին և Ք.Պատկանյանին, որոնք «ցոյց են տուել բարբառ-

ների հնութիւննն ու անկախութիւնը գրաբարից և նոյն իսկ 

նոցա ազդեցութիւնը գրաբարի վերայ»1։ Նրա համար ելակե-

տային է Ք. Պատկանյանի հետևյալ միտքը. «Ժողովրդական 

բարբառները անսպառ աղբիւր են բանաստեղծի համար լե-

զուն հարստացնելու. նա ոչ միայն բառեր, դարձուածներ կ-

՚առնի իւր լեզուն ճոխացնելու համար, այլ և խորասուզուե-

լով կենդանի բարբառի մէջ՝ նորա ոգու համաձայն ինքն էլ 

կը ստեղծէ նոր-նոր բառեր ու դարձուածներ»2։ 

  Բարբառների առաջացման, գրական լեզվի հետ կա-

պի մասին գրում է. «Մեր երկրի բնական և քաղաքական 

հանգամանքները բազմաթիւ բարբառներ են ստեղծել, ո-

րոնք, մի ընդհանուր ծագում ունենալով հանդերձ, ունին և 

այնպիսի առանձնութիւններ, որ ուսումնասիրութեան անհ-

րաժեշտ նիւթ պիտի լինին։ … Բարբառների իսկական արժէ-

քը այն է, որ դոքա աղբիւր են նոր լեզուն հարստացնելու և 

կանոնաւորելու համար, բարբառների բազմազանութիւնը 

լեզուի ապագայ զարգացման գրաւականն է, իսկ գրական 

լեզուի զարգացումը՝ ազգայնութեան մտաւոր և բարոյական 

յառաջադիմութեան խթանները»3։ Նա գրական լեզվի զար-

գացման պայման է համարում ժողովրդական բարբառների 

ուսումնասիրությունը և ժողովրդական բառերի և դարձ-

                                                           

1 «Սասմայ ծռեր», Թիֆլիս, 1892, էջ Է։ 
2 Նույն տեղում։ 
3 Նույն տեղում։ 



302 

 

վածքների բառարանի ստեղծումը։ «Բարբառների ուսում-

նասիրութիւնը լեզուաբանական տեսակէտից մեծ նշանա-

կութիւն ունի գրական լեզուի քերականութիւնը կանոնաւո-

րելու համար. բարբառները իրենց քերականական ձևերով և 

կանոններով աւելի հաստատուն են և միջոց են ըմբռնելու 

գրական լեզուի ոգին»1։ Կարևորում է նաև համեմատական 

լեզվաբանությունը, որը հնարավորություն է ընձեռում բար-

բառները համեմատելու և հնդեվրոպական լեզվաընտանի-

քում հայոց լեզվի տեղը որոշելու։ Բարբառային լեզվի ու-

սումնասիրությունը կարևորում է նաև ժողովրդական երգե-

րի տաղաչափության և բանահյուսական տարբեր նմուշներ 

ուսումնասիրելու առումով։ Նա նկատում է, որ «Բանահիւ-

սութիւնը պատմական աղբիւր է ոչ միայն իւր բովանդակու-

թեամբ, այլ և լեզուի կողմից, շատ անգամ բարբառներում 

պատահում են այնպիսի բառեր և դարձուածներ, որ խորին 

հնութեան հետքեր են բովանդակում իրենց մէջ»2։  

  Գ. Հովսեփյանի գրի առած երկու ժողովածուներն էլ 

պարունակում են բարբառային նյութի քննություն։ Մուշի 

բարբառի Ապարանի խոսվածքով «Սասմայ Ծռեր» տարբե-

րակի գրառումն ունի տողատակային բացատրություններ, 

որոնք նշում են ոչ միայն երեք գյուղերի փոփոխակների 

միջև առկա տարբերությունները, այլև ներկայացնում են Ա-

պարանի խոսվածքի հնչյունական և քերականական ա-

ռանձնահատկությունները3 ։ Տողատակերը ի մի բերելով՝ 

կարելի է գաղափար կազմել վերոնշյալ գյուղերի՝ 1892 թ. 

գործող բարբառային հատկանիշների մասին։ Բարբառագի-

տական այս դիտարկումները և տեքստերին կից բառաբա-

                                                           

1 Նույն տեղում։ 
2 Նույն տեղում, էջ Զ։ 
3 Նույն տեղում, էջ 13-60։ 



303 

 

ցատրությունները կարելի է միավորել և կազմել բարբառա-

յին աշխատություն՝ հետևյալ կարևոր եզրակացություննե-

րով. «Աբարանի բարբառը Մշոյ բարբառի մի ստորաբժինն է. 

ընդհանուր բարբառների մէջ արևմտեան բարբառների շար-

քում պիտի դասել իւր հնչման և քերականական կազմու-

թեան պատճառով։ Ուշադրութեան արժանի է այս բարբառի 

մեծ նմանութիւնը գրաբարի հետ. մեր հին լեզուի ծագումը 

բոլորովին պարզուած չէ. եթէ Արարատեան և Մշոյ բարբառ-

ները համեմատենք գրաբարի հետ, աւելի սերտութիւն դէպի 

վերջինն ենք նկատում»1։ Հնչյունական և քերականական 

հատկանիշները մեկնաբանվում են բարբառային օրինակնե-

րով։ Այսպես՝ «Այս բարբառում իւ երկբարբառը ու-ի է փոխ-

ւում, օր. ուր, սուն, ձուն, առուծ, էրկուղ, ալուր, աշրուր, արուն»։ 

«Բառի սկզբում ե միշտ է է դառնում. օր. էրկու, էրկիր, էրդիկ, 

էրկէն, էկեղեցի, էրեխայ, էրկանք, Էրուսաղէմ, էղ, էրես»։ «Ա ձայ-

նաւորը երբեմն ը-ի է փոխւում. օր. ըբա (<ապա), ըհա, ը-

ղուրդ (ուրիշ բարբառներում՝ աղուրդ), ըմեն, քընց, յըր 

(<յար)»։ «Ե ձայնաւորը շատ բառերում ը է դառնում, օր. 

մըր, ձըր, վըր (<վրայ), կըղտոտել, չընք (<չենք), ըղունգ» (տտ 

14)։ «Ոյ երկբարբառը բառի մէջ միշտ ու է դառնում. օր. լուս, 

քուր, ճկութ, անուշ, բուն (<բոյն)»։ «Նախադրութիւնները շատ 

անգամ գրաբարի նման են դրւում. օր. եդև անցման, կիգան 

յառէչ ձըզի, Աստուած խըտ քըզի էղի, տղէն գնաց մըչ քաղքին 

ժուռ գալու, վըր իմ գլխուն, վըր իմ էրեսին և այլն»։ «Ա-ի է փո-

խուելը սովորական երևոյթներից մէկն է այս բարբառում. 

օր. յառէչ, էվել (աւելի), էնել, կէր»։ «Ա ձայնաւորը երբեմն 

փափկանում է և եա երկբարբառին մօտենում. օր. քեանի»։ 

«Այ երկբարբառը բառի մէջ և բառի վերջը, եթէ դիմորոշ յօդ 

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ Թ։ 



304 

 

ունի, է է դառնում, օր. հէր, մէր, ախպէր, բէլ, փէտ, ձօն, վէրու 

(<վայրենի), վըրէն, տըղէն, էրեխէն, փեսէն»։ «Անցեալ անկա-

տարի մէջ ի ձայնաւորը զեղչուած է բոլոր դէմքերում» (հաց 

կտանէն <կտանէին)։ «Բառի սկզբում ո-ն միշտ օ է դառնում. 

օր (<որ), օսկի, օտ, օխչար, օղորմուտեն»։ «Նախդիրների 

գործածութիւնը գրաբարի նման՝ սովորական է այս բարբա-

ռում, օր. գնաց հասաւ ի քաղաք, նախիր քշեց ի սար, գացին ի 

Ղարս. մինչև իսկ պահպանուել է նախդրի փոփոխութեան 

կանոնը, օր. զէդ խօսքն ըսեց, զթագաւորի ախչիկ կուզիմ իմ 

տղին, զիմ տէր կսաղցում»։ «Երբեմն յատկացուցիչը յատկա-

ցեալից յետ է դրւում գրաբարի նման, օր. շարեց ի ճակատ ու-

րանց, հաց ուրանց կերան»1։ 

Մոկսի բարբառով գրառված «Սասմայ ծռերի»2 տողա-

տակերում բանագիտական մեկնաբանություններից և հա-

մեմատություններից բացի, կան բառերի և բառակապակ-

ցությունների, բանաձևային արտահայտությունների բա-

ցատրություններ՝ թվով 450։ Ըստ այսմ՝ կարող ենք ասել, որ 

Գ. Հովսեփյանը կազմել է Մոկսի գործուն բառապաշարի 

բառարան։ Այս պատումը հնչյունական և քերականական 

մեկնություններ չունի։ Բարբառագիտական առումով արժե-

քավոր է նաև «Փշրանքները», որում Մոկաց երգերի և «Ժո-

ղովրդական առակների» բառերի մեծ մասը բացատրութ-

յուններով են՝ թվով 1303։ Բանահյուսական երկրորդ ժողո-

վածուծում ներառված են՝ «Աւանդութիւններ», ազգագրա-

կան նյութ՝ «Աբարանի կեանքից», տոնական, հարսանյաց, 

                                                           

1 Տե՛ս Նույն տեղում, էջ 13-60։ 
2 Նույն տեղում, էջ 61-151։ 
3  «Փշրանքներ ժողովրդական բանահիւսութիւնից», ժողովեց Գարեգին սարկաւագ 

Յովսէփեանց, Թիֆլիս, 1892, էջ 3-30։ 



305 

 

աշխատանքային երգեր, հանելուկներ, անեծք-օրհնանքներ, 

«Հէքիաթներ», «Բառարան (Աբարանի բարբառով)»։  

«Ժողովրդական բանահյուսության տարբեր ու բազմա-

զան բարբառներով հորինված նմուշները Հովսեփյանը հա-

մարում է հայ բարբառագիտության և առհասարակ հայոց 

լեզվի պատմության ուսումնասիրման անգնահատելի վավե-

րականներ»1,- հավաստում է բանագետ Ս. Հարությունյանը։ 

  Այսպիսով, Հայոց հայրապետների շարքում իր ու-

րույն տեղն ունի մեծանուն հոգևորական և խորագետ մտա-

վորական Գ. Հովսեփյանը, որը հեղինակ է գիտական հա-

րուստ ժառանգության: Թերևս պատահական չէ, որ համընկ-

նում են նրա ավազանի և հոգևոր անունները, քանի որ նրա 

կյանքը հավասարապես նշանավորվում է և՛ աշխարհիկ, և՛ 

հոգևոր-եկեղեցանվեր մեծագործություններով։ Ծանրակշիռ 

է նաև նրա հայերենագիտական ավանդը։ Լինելով արևելյան 

խմբակցության Ղարաբաղի բարբառի կրող՝ տիրապետում 

էր ոչ միայն մի քանի օտար լեզուների (ռուսերեն, թուրքե-

րեն, գերմաներեն, անգլերեն, արաբերեն, ֆրանսերեն և 

այլն), այլև քաջագիտակ էր արևմտյան խմբակցության Մոկ-

սի և Մուշի բարբառներին։ Ինչպես ասում է Նորին Սրբութ-

յուն Արամ Ա Մեծի Տանն Կիլիկիո Կաթողիկոսը, «Պատմու-

թեան մէջ մեծութիւններ կան, որոնք լոյս կը դառնան, լոյս 

կը մնան պատմութեան յուշերու դիմաց: Անոնք իրենց հո-

գեմտաւոր ստեղծագործութեամբ վեր են պատմութեան հո-

գուց: Այսպիսին եղաւ և այսպիսին մնաց Գարեգին Յովսէ-

փեանց Կաթողիկոսը»2։ 

 

                                                           

1 Հարությունյան Ս., նշվ. աշխ., էջ 151։ 
2 http://ter-hambardzum.net/metci-tann-kilikio-garegin-hovsephyan-

kathoghikosin-shnorhandes/ 



306 

 

АРМЕНОВЕДЧЕСКАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ КАТОЛИКОСА 

Г.ОВСЕПЯНА 

Айкануш Месропян 

РЕЗЮМЕ 

Католикос Великого Дома Киликийского Г. Овсепян 

известен научной и просветительской деятельностью. 

Знаменитый богослов известен также как искусствовед, 

библиограф, литограф, фольклорист, лингвист и т.д. Бу-

дучи уроженцем Арцаха, он знал несколько иностранных 

языков, а так же диалекты Мокса и Муша. Еще в студен-

ческие годы Г. Овсепян проявил интерес к науке и в по-

следные годы своей учебы опубликовал несколько науч-

ных статей в журнале «Арарат». Его первыми фольклор-

ными и диалектологическими трудами стали армянский 

эпос «Сасма црер» и «Крошки из народной фольклорис-

тики», в которых он сделал новых откритий в области ар-

меноведения. Он также является автором научно-теоре-

тических вопросов и диалектологических выводов. Усло-

вием развития литературного языка он считает изучение 

диалектов и создание словаря популярных слов и вы-

ражений. Составил словарь лексики Мокса.  

 

ARMENIAN STUDIES OF CATHOLICOS  

GAREGIN HOVSEPYAN 

 

Haykanush Mesropyan 

SUMMARY 

Catholicos of the Great House of Cilicia G. Hovsepyan is 

known for his scientific and educational activities. The famous 

theologian is also known as an art critic, bibliographer, 

lithographer, folklorist, linguist, etc. Being a native of Artsakh, 

he knew several foreign languages, as well as the dialects of 

Moks and Mush. Even in his years, G. Hovsepyan showed 



307 

 

interest in science and in studies recent years he published 

several scientific articles in the journal «Ararat». But his 

serious scientific and dialectology works were Armenian epic 

“Sasma Crer” and “Crumbs from folklore”, in which he made 

new discoveries in the field of Armenian studies. He is also the 

author of scientific and theoretical questions and 

dialectological conclusions. He considers the study of dialects 

and the creation of a dictionary of popular words and 

expressions as a condition for the development of a literary 

language. Compiled a dictionary of Moks vocabulary. 

 

Հայկանուշ Մեսրոպյան, բանասիրական գիտությունների 

դոկտոր, դոցենտ, բարբառագետ, ՀՀ ԳԱԱ Հ. Աճառյանի անվ. 

լեզվի ինստ. առաջատար գիտաշխատող:  

haykanushm@mail.ru 

 

Айкануш Месропян, доктор филологических наук, до-

цент, диалектолог, ведущий научный сотрудник инсти-

тута языка имени Р. Ачаряна НАН РА. 

 haykanushm@mail.ru 

 

Haykanush Mesropyan, Doctor of Philology, Associate 

Professor, dialectologist, Leading Research Fellow at the 

Institute of Language after R. Acharyan of the National 

Academy of Sciences of the Republic of Armenia.  

haykanushm@mail.ru 

  

mailto:haykanushm@mail.ru
mailto:haykanushm@mail.ru
mailto:haykanushm@mail.ru


308 

 

Էդիկ Մինասյան 

ՀԱՅ ԱՌԱՔԵԼԱԿԱՆ ՍՈՒՐԲ ԵԿԵՂԵՑՈՒ 

ԳՈՐԾՈՒՆԵՈՒԹՅՈՒՆԸ ՀՀ ԱՆԿԱԽՈՒԹՒՅԱՆ 

ՏԱՐԻՆԵՐԻՆ (1991-2018 ԹԹ.) 

Հիմնաբառեր՝ հայուհիներ, հասարակական կյանք, կրթամշա-

կութային ոլորտ, հոգևոր արժեք, օրիորդաց դպրոցներ, հայուհիների 

բարեգործական ընկերություն, Թամարա և Ժենյա Ադամյաններ, 

Նատալյա և Սաթենիկ Մատինյաններ։ 

 

Ключевые слова: армянские женщины, общественная 

жизнь, образовательная и культурная сфера, духовная 

ценность, женские школы, армянское женское благотвори-

тельное общество, Тамара и Женя Адамяны, Наталья и 

Сатеник Матиняны. 

 

Keywords: Armenian women, public life, educational and 

cultural sphere, spiritual value, women’s schools, Armenian 

Women’s Charitable Society, Tamara and Zhenya Adamyans, 

Natalya and Satenik Matinyans. 

 

Հայոց անկախության վերականգնումը ամբողջ հայ ժո-

ղովրդի, այդ թվում Հայ Առաքելական Եկեղեցու, հոգևորա-

կանության նվիրական երազանքի իրականացումն էր: Հա-

յոց Եկեղեցին իր ժողովրդի հետ միասին աշխուժորեն մաս-

նակցեց նվաճված հաղթանակներին, հանրապետության 

կայացման ողջ գործընթացում։ 

Արցախյան ազատամարտի առաջին իսկ օրերից բազ-

մաթիվ հայ հոգևորականներ զինվորագրվեցին հերոսամար-

տին, մասնակցելով պաշտպանական ու ազատագրական 

մարտերին: Նրանք մարտերից առաջ վերցնելով խաչը` 

մկրտում էին չկնքված մարտիկներին և զենքը ձեռքին 



309 

 

մտնում կռվի դաշտ։ Արցախյան մարտադաշտերում 1991-

1994 թթ. ընթացքում իրենց անունը փառքով պսակեցին Ար-

ցախյան թեմի առաջնորդ Պարգև արքեպիսկոպոս Մարտի-

րոսյանը, Վրթանես վարդապետ Աբրահամյանը Հովհաննես 

քահանա Հովհաննիսյանը, Ռաֆիկ սարկավագ Խաչատրյա-

նը, Գրիգոր քահանա Մարկոսյանը, Կորյուն քահանա Կարա-

պետյանը, Վահան վարդապետ Դավթյանը, Արմեն դպիր 

Թովմասյանը և ուրիշներ, որոնք պարգևատրվեցին ԼՂՀ 

շքանշաններով ու մեդալներով։ Պատերազմում հոգևորակա-

նությունը ևս ունեցավ անդառնալի կորուստներ, զոհվեցին 

Վահան վարդապետ Դավթյանը, Ռաֆայել սարկավագ Խա-

չատրյանը և Արմեն դպիր Թովմասյանը1: Արցախին սատա-

րելու նպատակով Հայոց Եկեղեցին Վազգեն Ա կաթողիկոսի 

նախաձեռնությամբ բուռն գործունեություն ծավալեց ար-

տերկրում, դիմեց միջազգային հեղինակավոր կրոնական 

կազմակերպություններին՝ եկեղեցիների համաշխարհային 

խորհրդին, Եւրոպայի եկեղեցիների համաժողովին 

(conference), տարբեր պետությունների ղեկավարներին՝ 

խնդրելով տնտեսական օգնություն ցույց տալ շրջափակման 

մեջ գտնվող Արցախին ու Հայաստանին։ Նման գործու-

նեության արդյունքում միայն 1992 թ. ԱՄՆ–ի երկու թեմերից 

Արցախին աջակցելու համար հանգանակվել էր 6 մլն. դո-

լար2։ Չնայած բարդ ու լարված իրավիճակին՝ հանրապե-

տության նորընտիր իշխանությունների հետ միասին Հայոց 

                                                           

1 Առավել մանրամասն տե՛ս Պ․ արքեպս․ Մարտիրոսյան, Մ. Հարությունյան, Արցախ-

յան թեմը և Ադրբեջան-Ղարաբաղ հակամարտությունը, «Հայկական բանակ», 2011, 

հ. 1-2 (27-28), էջ 184-88։ 
2 Տե՛ս Էդ. Մինասյան, «Հայ Առաքելական Եկեղեցին անկախության և հանրապետու-

թյան կայացման ժամանակաշրջանում» Աստվածաբանության ֆակուլտետի «Տա-

րեգիրք», Գ, 2008, էջ 346։ 



310 

 

եկեղեցին իր մասնակցությունը բերեց պետական–հասարա-

կական կարգը բարեփոխելու քաղաքականությանը։ 

Հայ Առաքելական եկեղեցին ազգային եկեղեցի ճանաչե-

լու և նրա դավանանքը ազատ քարոզելու ու տարածելու 

գործում կարևոր նշանակություն ունեցավ 1991թ. հունիսի 

17-ին ՀՀ Գերագույն խորհրդի կողմից ընդունած «ՀՀ-ում 

խղճի ազատության և կրոնական կազմակերպությունների 

մասին» օրենքը: Դրանով Հայոց եկեղեցին և չնայած առա-

ջացած տարիքին հայոց առաքելական եկեղեցու առաջնորդ 

Վազգեն Ա Ամենայն Հայոց կաթողիկոսն իր անգնահատելի 

ներդրումն ունեցան թե՛ Արցախյան շարժման ու Արցախյան 

Ազատամարտի և թե՛ Հայաստանի անկախության վերա-

կանգնման մեջ: Դեռևս 1988 թ. փետրվարի 25-ին Հայոց հայ-

րապետը Արցախը Խորհրդային Հայաստանին վերամիավո-

րելու հարցով դիմել էր ԽՍՀՄ նախագահ Միխայիլ Գորբաչո-

վին1: Նամակում մասնավորապես շեշտվում էր Արցախի հա-

յության իրավական առումով արդարացի պահանջը դուրս 

գալու Ադրբեջանի կազմից2: Բացի վերոնշյալ նամակից՝ նա 

նույն խնդրով դիմել էր նաև Մոսկվայի և Համայն Ռուսիո 

պատրիարքին ակնկալելով խնդրի լուծում3: Իր ժողովրդի 

արդարացի պահանջները Խորհրդային ղեկավարներին 

հասցնելու նպատակով Մոսկվայում նույն թվականի սեպ-

տեմբերին նա նույնիսկ դիմեց խորհրդանշական հացադու-

լի՝ ակադեմիկոս Վիկտոր Համբարձումյանի, հրապարակա-

գիր Զորի Բալայանի և այլոց կողքին: 

1988 թ. նոյեմբերի 26-ին Ամենայն Հայոց Հայրապետը 

նորից է դիմում ԽՍՀՄ նախագահ Միխայիլ Գորբաչովին Կի-

                                                           

1 Տե՛ս «Վազգեն Ա. Կաթողիկոս Ամենայն Հայոց», Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածին, 2008, էջ 

7: 
2 Տե՛ս Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի արխիվ, Գործ N 444, փետրվարի 25, 1988: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, Գործ N 444, փետրվարի 26, 1988: 



311 

 

րովաբադի շուրջ քառասուն հազար հայերի ադրբեջանա-

կան իշխանությունների մահվան սպառնալիքից փրկելու 

հարցով1: Այս անգամ ևս նա օգնություն էր ակնկալում 

Մոսկվայի և Համայն Ռուսիո պատրիարքից, որպեսզի 

չկրկնվեր Սումգաիթում ամիսներ առաջ իրականացված հա-

յերի ցեղասպանությունը2: 

1989 թվականին, երբ Արցախի շուրջ ծավալված հակա-

մարտությունը հասել էր գագաթնակետին, իսկ Մ. Գորբոչո-

վի վարչակարգն անթաքույց օժանդակում էր մեր նենգ հա-

կառակորդին, Վազգեն կաթողիկոսը Հայրապետական կոն-

դակով վավերացրեց և վերահաստատեց Արցախի թեմը3, ո-

րը ադրբեջանական իշխանությունների ճնշումներով լու-

ծարվել էր 1933 թվականին: Կաթողիկոսը թեմի առաջնորդ 

նշանակեց Պարգև եպս. Մարտիրոսյանին, որի եռանդուն 

գործունեությամբ թեմը վերազարթնեց4: Ժամանակի քաղա-

քական եղելությանը քաջածանոթ լինելով՝ այժմ կարող ենք 

համարձակորեն ասել, թե ինչ աստիճանի համարձակութ-

յուն ու հերոսական կամք էր այդ քայլը: Նաև պետք է արժ-

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, Գործ N 444, նոյեմբերի 26, 1988 (ԽՍՀՄ նախագահ Միխայիլ 

Գորբաչովին): 
2 Տե՛ս նույն տեղում, Գործ N 444, նոյեմբերի 26, 1988 (Մոսկվայի և Համայն Ռուսիո 

պատրիարք Պիմենին):  
3  Հատկապես նշելի է նորաբաց թեմերի հանգամանքը, որով նկատելի է Նորին 

Վեհափառության վերաբերմունքն ու սևեռուն ուշադրությունն աշխարհի տարբեր 

մասերում ձևավորվող հայկական նոր համայնքների նկատմամբ: Այս առումով վե-

հափառը նախաձեռնել էր այդ տարածաշրջաններում ստեղծել հոգևոր կենտրոններ 

ու թեմական վիճակներ: 1984 թ. վեհափառը կոնդակով հայտարարում է Կանադայի 

հայկական նոր թեմի բացումը, նույն տարում կազմավորվում են նաև Արգենտինայի, 

Բրազիլիայի և Ուրուգվայի թեմերը, 1989 թվականին՝ Արցախի թեմը: 1991-ին հիմն-

վում է Ուկրաինայի թեմը, 1992-ին՝ Գերմանիայի և Շվեյցարիայի թեմերը: 
4 Առաջնորդանիստը Շուշիի Ղազանչեցոց Ս. Ամենափրիչ եկեղեցին էր: Այն ընդգրկում 

էր ԼՂՀ տարածքը և հարակից հայկական շրջանները: 



312 

 

ևորել այդ իրադարձության իրական նշանակությունն ար-

ցախյան գոյամարտում: Վազգեն Ա-ն իր բողոքի ձայնը 

բարձրացրեց նաև, երբ Ադրբեջանի հայատյաց իշխանութ-

յունները փորձեցին վերստին փակել Արցախում վերաբաց-

ված Գանձասարի և Ամարասի պատմական վանքերը: 

Վազգեն Ա-ն մի առանձին ջերմությամբ օրհնեց Հայաս-

տանի անկախության վերականգնումը 1991թ. սեպտեմբերի 

21-ին, ինչպես նաև վասն հավատո և հայրենյաց մղվող Ար-

ցախյան ազատամարտի հայ զորականներին: Նրան բախտ 

վիճակվեց ականատես լինելու հայոց նորագույն պատմութ-

յան փառապանծ երկու իրադարձություններին՝ հայրենա-

կան անկախ պետականության վերականգնմանն ու Արցա-

խի ազատագրմանը: 

  Իր գահակալության վերջին տարիներին՝ խորհրդա-

յին իշխանությունների հարուցած խոչընդոտների անհետա-

նալուց հետո, ազգի հոգևոր կարիքները բավարարելու հա-

մար Վազգեն Ա-ն մեծ թափ հաղորդեց հոգևորականների 

պատրաստման անհետաձգելի գործին: Երկրորդ ծնունդ 

ապրեց Հոգևոր ճեմարանը: Վազգեն Ա օրհնությամբ և Արա-

րատյան Հայրապետական թեմի Առաջնորդական Փոխա-

նորդ Գարեգին Արք. Ներսիսյանի (հետագայում՝ Գարեգին Բ 

Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս) նախաձեռնությամբ Սևանի 

թերակղզում 1990 թվականին բացվեց հոգևոր դպրանոց, ո-

րը Վազգեն Ա-ի վախճանից հետո՝ 1994 թվականին, ի պա-

տիվ նրա՝ անվանվեց «Վազգենյան Հոգևոր Դպրանոց1 Հան-

                                                           

1 Վազգենյան դպրանոցը գիշերօթիկ հնգամյա ուսումնական հոգևոր հաստատություն 

է, որի շրջանավարտները, ևս մեկ տարի ուսանելով Մայր Աթոռ Ս. էջմիածնի հոգևոր 

ճեմարանում, անցնում են հոգևոր լիարժեք սպասավորության: Դպրանոց կարող են 

ընդունվել միջնակարգ կրթության երիտասարդները՝ հանձնելով ընդունելության 

քննությունները: Ստուգվում են նաև դիմորդների երաժշտական ընդունակություն-

ները:   



313 

 

րապետությունում Հայ եկեղեցու ծառայությունն ավելի լավ 

կազմակերպելու համար նրա տնօրինությամբ Արարատյան 

Հայրապետական և Շիրակի թեմերի կողքին հանրապե-

տության տարածքում ստեղծվեցին Սյունիքի և Գուգարքի 

թեմերը: Վազգեն Ա կաթողիկոսն իր կյանքի մայրամուտին 

կատարած վերջին վեցերորդ մյուռոնօրհնեքը կատարեց 

Հայաստանի անկախության հռչակումից հաշված օրեր անց՝ 

1991 թվականի սեպտեմբերի 29-ին, և դա անվանվեց «Ան-

կախության Մյուռոն»՝ հաստատ հավատք ունենալով Մյու-

ռոնի հետ հայոց անկախ պետականության հավերժության: 

«Անկախության Մյուռոնով» նա օծել է Մայր տաճարի Ավագ 

խորանի «Տիրամայրը մանկան հետ» պատկերը՝ այն անվա-

նելով Անկախության Տիրամայր: «Հայրե՛ր, հրգևոր զավակ-

ներ Մեր այս սրբազան Մյուռոնով միացեք, եղբայրացե՛ք, ե-

ղեք մե՛կ կամք, եղեք մե՛կ ուրախություն, եղեք մեկ ցավ: Ե-

ղեք մե՛կ ազգ, մե՛կ ընտանիք, մե՛կ ժառանգած երդում և հա-

վատացե՛ք մեր այս մի բուռ հայրենի հողին ու նրա գալիքին՝ 

սուրբգրային Արարատի հայացքի տակ, Սուրբ էջմիածնի 

օրհնության ներքո»1- սրբազան արարողության ժամանակ 

պատգամել է Վեհափառ Հայրապետը: 

Մեծ է Վեհափառի ավանդը Հայաստան համահայկա-

կան հիմնադրամի ստեղծման գործում, որին սատարելու և 

տեղական կառույցների ձևավորման համար 1992-ի մայիսի 

28-ին հատուկ կոչով դիմել է Հայաստանյաց Առաքելական 

Սուրբ Եկեղեցու թեմակալ առաջնորդներին2:  

Նրա հայրական օրհնությամբ կնքվեց Հայաստանի ան-

կախության հանրաքվեի վավերագիրը, որով իրենց առաքե-

լությունն ստանձնեցին ՀՀ առաջին նախագահը և խորհր-

                                                           

1 Վազեն Ա. Կաթողիկոս Ամենայն Հայոց, Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածին, 2008, էջ 8-9։ 

2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 7: 



314 

 

դարանը: Այսպես, հայրենիքին ու ազգին իր անսակարկ և 

ամբողջական նվիրումի համար Վագգեն Ա Ամենայն Հայոց 

կաթողիկոսը պատմության մեջ եղավ առաջին անհատը, 

որն արժանացավ «Հայաստանի ազգային հերոս» բարձրա-

գույն կոչման և «Հայրենիք» պետական բարձրագույն շքան-

շանին (1994թ. հուլիսի 29), որոնք 1994թ. ՀՀ նախագահ Լ-

ևոն Տեր-Պետրոսյանն անձամբ հւսնձնեց ծերունազարդ Հայ-

րապետին՝ նրա Աջը համբուրելով1:  

Վազգեն Կաթողիկոսի նախաձեռնությամբ հաստատվեց 

ներքին թեմերի եկեղեցական կանոնադրությունը, վերա-

կանգնվեցին խորհրդային տարիներին արգելված եկեղեցա-

սեր կազմակերպություններն ու միությունները, մանկական 

կրոնական երգչախմբերը, վերականգնվում էին կիսաքանդ 

եկեղեցիները, կառուցվում էին նորերը: Ամրապնդվեցին 

Մայր աթոռի կապերը ոչ միայն Կիլիկիո Կաթողիկոսության 

հետ, այլև քրիստոնեական մյուս եկեղեցիների հետ: 1994թ. 

օգոստոսի 18-ին վախճանվեց Ամենայն Հայոց կաթողիկոս 

Վազգեն Ա: 1995 թ. ապրիլին Մայր աթոռ Սուրբ Էջմիածնում 

վեցդարյա ընդմիջումից հետո անկախ Հայաստանի պայ-

մաններում բացվեց համայն հայությունը ներկայացնող Ազ-

գային-եկեղեցական պատգամավորական ժողովը, որտեղ Ա-

                                                           

1 28 հուլիսի 1994 թ. ՀՀ Կառավարության որոշումը Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս 

Վազգեն Առաջինին «Հայաստանի Ազգային հերոս» Հայաստանի Հանրապետու-

թյան բարձրագույն կոչում շնորհելու միջնորդություն հարուցելու մասին: «Հայաս-

տանի Հանրապետության կառավարությունը որոշում է Հաշվի առնելով ազգային և 

հոգևոր արժեքների պահպանության ու զարգացման գործում Ամենայն Հայոց 

Կաթողիկոս Ն. Ս. 0. Տ. Տ. Վազգեն Առաջինի դրսևորած անձնուրաց նվիրումը և 

մատուցած բացառիկ ծառայությունները, միջնորդել Հայաստանի Հանրապետու-

թյան նախագահին Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս Ն. Ս. 0. Տ. Տ. Վազգեն Առաջինին 

«Հայաստանի Ազգային հերոս» Հայաստանի Հանրապետության բարձրագույն կո-

չում շնորհելու համար: ՀՀ վարչապետ' Հ. Բագրատյան, ՀՀ կառավարության գոր-

ծերի կառավարիչ Ա. Խաչատրյան»: ՀԱԱ, Ֆ. 113, ց. 171, գ. 334, թ. 1: 



315 

 

մենայն Հայոց Կաթողիկոս ընտրվեց Մեծի տան Կիլիկիո ա-

թոռակալ Գարեգին Բ–ն՝ վերանվանվելով Գարեգին Ա։ Նրա 

կարճատև, բայց եռանդուն գործունեության տարիներին 

(1995-1999) ընդարձակվեց եկեղեցաշինությունը, ստեղծվե-

ցին հոգևոր եկեղեցական նոր կառույցներ, սերտացան մի-

ջեկեղեցական կապերը1։ 

Նրա Կաթողիկոսության տարիներին վերակառուցվում է 

Հայոց եկեղեցում թեմական կառույցը, որը հարմարվում է ՀՀ 

Վարչատարածքային նոր բաժանմանը: Նախկին 4 թեմերի 

փոխարեն հաստատվեց և սկսեց գործել 8 թեմ։ Նոր թեմեր 

հիմնվեցին հարավային Ռուսաստանում և Ուկրաինայում2: 

Հայոց եկեղեցու ջանքերով Երևանի պետական համալսարա-

նում Հիմնվեց Աստվածաբանության ֆակուլտետը։ Մեծ ծա-

վալի աշխատանքներ կատարվեցին Հայաստանում քրիստո-

նեությունը պետական կրոն հռչակելու 1700-ամյակի նախա-

պատրաստման ուղղությամբ։ Մոսկվայում՝ Կրեմլում կազ-

մակերպվեց «Հայ Եկեղեցու գանձերը» ցուցահանդեսը, որը 

դիտեց 20 հազար մարդ։ 1997 թ. Օշականում կառուցվեց Ս. 

Մեսրոպ Մաշտոց դպրատունը, որը դարձավ խոշոր գիտամ-

շակութային կենտրոն։ Հայոց եկեղեցին ընդլայնեց կապերը 

Վատիկանի, եկեղեցիների Համաշխարհային խորհրդի հետ3։ 

Նրա գահակալության օրոք աշխույժ վերելք ապրեց 

նաև հոգևոր ու մշակութային կյանքը: Հաշվի առնելով այն 

հանգամանքը, որ հայ ժողովուրդը հասել է իր դարավոր ե-

րազանքին անկախ պետականության հաստատմանն ու գա-

ղափարական ազատությանը Գարեգին Ա կատարեց ամե-

նաառաջին և կարևոր քայլը՝ Մայր Աթոռում բացեց Քրիստո-

                                                           

1 Ֆ. Բախչինյան, Հայոց հարյուր երեսունմեկերորդ հայրապետը, Երևան, 2011, էջ 108-

111։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 108։ 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 109։ 



316 

 

նեական քարոզչության և դաստիրակության կենտրոն, որը 

մեծ թվով հավատացյալ մարդկանց հասցրեց քրիստոնեութ-

յան լույսը: Բարելավվեցին Էջմիածնի հոգևոր ճեմարանի ու-

սումնական պայմանները, ուսանողների թիվը նախկին 40-ի 

փոխարեն հասավ 120-ի: 1997թ 80-ամյա ընդմիջումից հետո, 

վերաբացվեց Գևորգյան հոգևոր ճեմարանի հիմնովին վերա-

նորոգված շենքը1: Մեծ թափ առավ քրիստոնեական գրա-

կանության հրատարակության գործը: Տպագրվեց քարոզչա-

կան, կրոնաճանաչողական, հայագիտական, գրական-պատ-

մական շուրջ 100 անուն գիրք, այդ թվում քրիստոնեության 

1700-ամյակի առթիվ «Քրիստոնյա Հայաստան» հանրագի-

տարանը: 1996 թ. Նրա նախաձեռնությամբ հիմնվեց Հայաս-

տանի Աստվածաշնչային ընկերությունը: Գարեգին Ա-ի գա-

հակալության տարիներին Հայաստանում լայն ծավալ ստա-

ցավ էկումենիկ շարժումը: Հայրապետը Մայր Աթոռում ըն-

դունեց մի շարք էկումենիկ պատվիրակությունների՝ Հայաս-

տանը դարձնելով էկումենիկ շարժման գործուն անդամ: 

Գարեգին Ա հայրապետության տարիներից սկսած պետութ-

յունը եկեղեցուն որպես սեփականություն սկսեց հանձնել 

150-ից ավելի եկեղեցի ու վանք, հողային տարածքներ ու 

շենքեր, որոնք բռնագրավվել էին խորհրդային տարիներին2: 

Սկսված գործընթացը շարունակվեց Գարեգին Բ-ի օրոք: 

Գարեգին Ա-ի մահից հետո Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնում 

1999 թ. հոկտեմբերի 26–28–ը տեղի ունեցած Ազգային-եկե-

ղեցական ժողովում Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս ընտրվեց Ա-

րարատյան Հայրապետական թեմի ռաջնորդական փոխա-

նորդ Գարեգին արքեպս. Ներսիսյանը։ Հայոց 132-րդ Հայրա-

պետը գահ բարձրացավ Հայոց պետականության համար 

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 110։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 111։ 



317 

 

խիստ ծանր իրավիճակում, երբ Հոկտեմբերի 27-ին Ազգային 

Ժողովում տեղի ունեցած ահաբեկչության հետևանքով 

սպանվեցին Ազգային ժողովի նախագահը, վարչապետը, 

պետական ու քաղաքական այլ գործիչներ։ Պատահական չէ, 

որ Հայրապետական անդրանիկ՝ 2000 թ. փետրվարի կոնդա-

կում անդրադառնալով հոկտեմբերի 27-ի ողբերգությանը՝ 

Գարեգին Բ համազգային մտահոգության և անձնական պա-

տասխանատվության կոչով դիմեց հանրությանը՝ հաղթա-

հարելու ներքաղաքական լարվածությունը, ամրապնդելու 

երկրի կայունությունն ու անվտանգությունը՝ որպես հետա-

գա զարգացման և առաջընթացի հիմնարար պայման1: Հա-

յոց կաթողիկոս Գարեգին Բ գործունեության սկզբում լայն 

ծավալ ստացան եկեղեցաչինարարական աշխատանքները։ 

Լոռու, Արարատի, Շիրակի մարզերում և Երևանում կառուց-

վեցին բազմաթիվ նոր եկեղեցիներ, վերանորոգվեցին հնե-

րը2։ 2000 թ. նոյեմբերին Հռոմի Հովհաննես-Պողոս Բ պապի 

հետ հանդիպման արդյունքում Հայաստան տեղափոխվեցին 

Գրիգոր Լուսավորչի մասունքները: Գարեգին Կաթողիկոսի 

ուխտագնացությունը Երուսաղեմ 2000 թ. և Դեր-Զոր 2001 թ, 

վկայում էր, որ հայ ժողովուրդը չի մոռացել ցեղասպանութ-

յան զոհերի հիշատակը3։  

Հոբելյանական տարվա ընթացքում եղան ուխտագնա-

ցություններ, հանդիպումներ, գիտաժողովներ, կրթամշակու-

թային բազմաթիվ միջոցառումներ: միջոցառումից հիշատա-

կելի է Գարեգին Բ Հայրապետի ուխտագնացությունը Դեր 

Զոր (2001 թ. ապրիլ), որտեղ` Սբց. Նահատակաց եկեղեցում, 

                                                           

1 Տե՛ս Էդ․ Մինասյան, Հայոց 132-րդ հայրապետ, «Քրիստոնյա Հայաստան»․ բացառիկ 

նվիրված Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. Գարեգին Բ Ամենայն Հայոց կաթողիկոսի գահակալության 20 և 

ծննդյան 70-ամյակին, 2021, էջ 21, ավելի մարամասն տե՛ս նույն տեղում էջ 25: 
2 Տե՛ս նույն տեղում։ 
3 Տե՛ս «Էջմիածին» 2001, Ժ, էջ 53։ 



318 

 

Հայոց Հայրապետը մատուցել է սուրբ Պատարագ: 2001 թ. 

հուլիսին Վեհափառ Հայրապետն աշխարհասփյուռ հայ երի-

տասարդներին կոչ արեց համախմբվելու Սուրբ Էջմիածնում 

իբրև ուխտավորներ: Պատմական նշանակություն ունեցող 

երիտասարդական ուխտագնացությանը իրենց մասնակ-

ցությունը բերեցին Հայաստանի և Սփյուռքի ավելի քան 

2000 երիտասարդներ: Նույն թվականի սեպտեմբեր ամսին 

Նորին սրբությունը հյուրընկալեց քրիստոնեական Եկեղեցի 

հոգևոր պետերին, որոնք իրենց մասնակցությունը բերեցին 

1700-ամյակի առթիվ կազմակերպված տոնակատարություն-

ներին: 2003 թ., Վեհափառ Հայրապետի տնօրինությամբ, 

մեծ շուքով նշվեցին Սուրբ Էջմիածնի Մայր տաճարի օծման 

1700-ամյակը և Ս. Գրիգոր Նարեկացու «Մատեան ողբերգու-

թեան» աղոթագրքի 1000-ամյակը1: 

Գարեգին Բ Հայրապետի գահակալությունից հետո օծ-

վեցին նորանոր եկեղեցիներ, դրվել են նոր եկեղեցիների 

հիմքեր: 

Վեհափառ Հայրապետի ձեռամբ մասնավորապես օծվել 

են Սպիտակի Ս. Հարություն, Երևանի Ս. Սարգիս, Վայքի Ս. 

Տրդատ, Տաշիրի Ս. Սարգիս, Մալիշկայի Ս. Աննա, Չարենցա-

վանի Ս. Ամենափրկիչ, Ալավերդու Գրիգոր Նարեկացի, Կա-

պանի Ս. Մեսրոպ Մաշտոց, Առինջի Ս. Աստվածածին, Գյում-

րիի Ս. Հակոբ, Մարմաշենի Ս. Գևորգ նորակառույց եկեղե-

ցիները, ինչպես նաև Երևանի Ս. Սարգիս առաջնորդանիստ 

եկեղեցու զանգակատունը, Ռուսաստանի Դաշնության Կ-

րասնոյարսկ քաղաքի Ս. Սարգիս, Պյատիգորսկ քաղաքի Ս. 

Սարգիս, Լվովի Ս. Աստվածածին եկեղեցիները: Վերասրբա-

գործվել են Դվինի Ս. Հարություն, Սանկտ Պետերբուրգի Ս. 

Կատարինե, Մուղնու Ս. Գևորգ եկեղեցիները, Սաղմոսավան-

                                                           

1 Տե՛ս «Քրիստոնյա Հայաստան», 2021, բացառիկ, էջ 25։ 



319 

 

քը, Ծաղկաձորի Կեչառիսի վանական համալիրը, Լոնդոնի Ս. 

Եղիշե, Ապարանի Ս. Խաչ եկեղեցիները:  

Վեհափառ Հայրապետի ձեռամբ վերասրբագործվել են 

ՀՀ Մասիս քաղաքի Ս. Թադևոս եկեղեցու հիմքերը1: 

Քրիստոնեությունը Հայաստանում պետական կրոն 

հռչակելու 1700-ամյակի առթիվ Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի 

տարածքում կառուցվել են Բաց խորանը և Սուրբ Էջմիածնի 

նոր գլխավոր մուտքը, որը կրում է ս. Գրիգոր Լուսավորչի ա-

նունը: 2001 թ. սեպտեմբերի 23- ին Վեհափառ Հայրապետի 

ձեռամբ կատարվել է Երևանի Ս. Գրիգոր Լուսավորիչ Մայր 

եկեղեցու օծումը: Բարենորոգվել և վերակառուցվել են խո-

նարհված բազմաթիվ եկեղեցիներ: Կաթողիկոսը հաճախ 

անձամբ հետևել է շինարարական աշխատանքների ընթաց-

քին և ոգեշնչել շինարարներին: Եկեղեցաշինական հսկայա-

ծավալ աշխատանքներն առ այսօր շարունակվում են ի Հա-

յաստան և ի սփյուռս աշխարհի: 

Թումանյանական զորություն կա նրա մեջ, որը մեր ազ-

գային հույզերի, զգացումների ու խոհերի արդյունք է: Նա չի 

դավաճանել ազգային ոգուն: Հայոց Հայրապետի բնորոշ-

մամբ «գործը մարդու երկրային անմահության այցեքարտն 

է»: «Երկնային անմահություն Աստված շնորհում է բոլորին, 

մեծ կոչենք նրան, որն իր գործով կարժանանա նաև երկրա-

յին անմահության…»,- տիեզերքում հնչում են անմահ լոռե-

ցու խոսքերը: Հենց այս խոսքով էլ առաջնորդվում է Գարե-

գին Երկրորդը` իրականացնելով եկեղեցաշինական լայնա-

ծավալ գործունեություն2: 

Գարեգին Երկրորդը Մայր Աթոռում բացված Քրիստո-

նեական քարոզչության և դաստիարակության կենտրոնի 

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում: 
2 Տե՛ս «Քրիստոնյա Հայաստան», 2021, բացառիկ, էջ 26։ 



320 

 

միջոցով տարածել է քրիստոնեական լույսը: Կաթողիկոսի 

ջանքերով մեծ թափ առավ քրիստոնեական գրականության 

հրատարակման գործը: Քրիստոնեության ընդունման 1700-

ամյակի առթիվ տպագրվել է կրոնաճանաչողական, հայա-

գիտական, գրական-պատմական շուրջ 400 գիրք: Նշանա-

կալից երևույթ պիտի համարել Մ. Օրմանյանի «Ազգապա-

տում» մենագրության վերահրատարակությունը 2001 թ.1: 

Հայաստանում քրիստոնեությունը պետական կրոն 

հռչակելու 1700- ամյակի նախօրյակին զգալի աշխատանք-

ներ կատարվեցին։ Հայոց կաթողիկոսը հանդիպումներ ունե-

ցավ Վլադիմիր Պուտինի, Ջորջ Բուշի և ուրիշների հետ։ Կա-

թողիկոսի անմիջական նախաձեռնությամբ դեռևս 1990 թ. 

Սևանի թերակղզում Հիմնադրված Հոգևոր դպրոց, որը կոչ-

վել էր Վազգենյան, 1997 թ. տվեց իր առաջին շրջանավարտ-

ները։ 2003 թ. սկսած ՀՀ և ԼՂՀ բոլոր դպրոցներում դասա-

վանդվում է «Հայոց եկեղեցու պատմություն» առարկան: 

2001 թ. մեծ շուքով նշվեց Հայոց եկեղեցու 1700-ամյա Հոբել-

յանը: Այն նշվեց ազգովին և պետականորեն, երբ 2000 թ. 

դեկտեմբերի 31–ի տարեմուտի գիշերը Հայոց Հայրապետը և 

Հանրապետության նախագահը` Ռ. Քոչարյանը, Խոր Վիրա-

պից Մայր աթոռ բերեցին Լուսավորչի կանթեղը, որի լույսից 

տարածված մոմավառությունը ազդարարեց Հայոց դարձի 

1700–ամյա հոբելյանը և երրորդ հազարամյակի սկիզբը:  

Գարեգին երկրորդը իր աշխույժ գործունեությամբ, ար-

տասահմանյան, երկրներ կատարած հովվապետական այ-

ցելություններով մեծապես նպաստեց հայ առաքելական ե-

կեղեցու կապերի ամրապնդմանը: 

Նորին Սրբությունն այցելել է Ֆրանսիա (դեկտեմբեր, 

2001 թ.) և Ավստրիա (նոյեմբեր, 2001 թ.): 2004 թ. մայիսի 4-

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում: 



321 

 

25-ը` Գարեգին Բ Կաթողիկոսը հովվապետական անդրանիկ 

այցով եղավ Հարավային Ամերիկայի հայոց թեմերում` իր այ-

ցելությամբ հոգևոր նոր վերազարթոնք և խանդավառութ-

յուն պարգևելով տեղի հայ հավատացյալ ժողովրդին: Նույն 

թվականի հունիսի 14-18-ը Վեհափառ Հայրապետը հովվա-

պետական այցով եղավ նաև Անգլիայում1: 

Վեհափառ Հայրապետը հովվապետական այցով եղել է 

նաև հայաստանյան թեմերում՝ Շիրակի և Արցախի (հուլիս, 

սեպտեմբեր 2000թ), ԱՄՆ Արևմտյան Կանադայի և ԱՄՆ Ար-

ևելյան հայոց թեմերում (մայիս 2001թ) ամենուր ներկայութ-

յամբ և օրհնությամբ մխիթարություն և հոգևոր խնդություն 

բերելով բազմահազար հայորդիներին2: 

Գարեգին Բ հայրապետի հովվապետության շրջանում ե-

կեղեցիների հոգևոր առանորդների փոխադարձ այցելութ-

յունները դարձել են առավել հաճախակի և արդյունավետ: 

Միջեկեղեցիական հանդիպումներն ու քննարկումներն ա-

վարտվում են հուշագրերի, հռչակագրերի, հայտարարութ-

յունների կամ ուղերձների ստորագրմամբ, քրիստոնեական 

սիրո և վստահության ձևավորմամբ: Ընդլայնվել են հարա-

բերությունները քույր եկեղեցիների, կրոնական և էկումե-

նիկ բոլոր կազմակերպությունների, նաև մյուս կրոնների 

հոգևոր առաջնորդների հետ, ինչը էական նշանակություն 

ունի ազգամիջյան և միջմշակութային հարաբերությունների 

հաստատման, ինչպես նաև միջկրոնական երկխոսության 

ծավալման տեսանկյունից: Նշենք նաև, որ միանգամայն նոր 

բովանդակություն և որակ է ստացել կաթոլիկ եկեղեցու հետ 

համագործակցությունը, որը ավելի սերտ ու գործնական է 

դարձել: 

                                                           

1 Տե՛ս Էդ․ Մինասյան, Հայոց 132-րդ հայրապետ, էջ 22։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում։ 



322 

 

Համայնավարական կարգերի փլուզումից հետո՝ հետ-

խորհրդային շրջանում որակական ու բովանդակային առու-

մով նոր շրջափուլ սկսվեց Հայ Առաքելական և Ռուս ուղղա-

փառ Եկեղեցիների համար: Պատմաքաղաքական որոշակի 

փոփոխությունների պայմաններում սերտ համագործակ-

ցություն ծավալվեց երկու եկեղեցիների միջև: 

Հայոց Հայրապետը մեծ դերակատարում է ունեցել Հայ 

և Ռուս Եկեղեցիների հարաբերությունների զարգացման 

գործում: 2000 թ. փետրվարին Ալեքսի Բ Պատրիարքի հրա-

վերով Գարեգին Բ Կաթողիկոսի` Մոսկվա կատարած այցից 

հետո1, 2001 թ., Ռուս Ուղղափառ Եկեղեցու պետն այցելել է 

Հայաստան` պաշտոնապես մասնակցելու Հայաստանում 

քրիստոնեության ընդունման 1700-ամյակի միջոցառումնե-

րին: 2000 թ. Ռուս Եկեղեցու երջանկահիշատակ Ալեքսի Բ 

Պատրիարքը մասնակցել է Պետերբուրգի Սուրբ Կատարինե 

եկեղեցու օծման տարողությանը, Մոսկվայի Սուրբ Ամե-

նափրկիչ եկեղեցու օծմանը2: Հայ Առաքելական և Ռուս ուղ-

ղափառ Եկեղեցիների հովվապետերի հանդիպումներն ու 

արդյունավետ համագործակցությունը շարունակվեց նաև 

հաջորդ տարիներին: 

Երկու միլիոնից ավելի հայ է ապրում Ռուսաստանում։ 

Հայ Եկեղեցին այս երկրում ունի թեմեր՝ բազմաթիվ եկեղե-

ցիներով, կրթական ու մշակութային հաստատություններով։ 

Հայ հոգևորականները համագործակցում են Ռուս Եկեղեցու 

սպասավորների հետ, նրանց հետ կազմակերպում կրթական, 

մշակութային միջոցառումներ: 2005թ. մայիսի 31-ին Մոսկ-

վայում Ամենայն Հայոց կաթողիկոսը հանդիպեց Մոսկվայի 

և համայն Ռուսիո պատրիարք Ալեքսիյ Բ-ին: Հանդիպման 

                                                           

1 Տե՛ս «Էջմիածին», 2000, Ա-Բ, էջ 3-19։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 3։ 



323 

 

ժամանակ հոգևոր առաջնորդները անդրադարձան եկեղե-

ցական կյանքում արձանագրված հաջողություններին, հոգ-

ևոր վերազարթոնքին, մեծածավալ եկեղեցաշինությանը1:  

2009 թ. Էջմիածնում հրատարակվեց Մոսկվայի - Համայն 

Ռուսիո Պատրիարք Կիրիլի «Ազատություն և պատասխա-

նատվություն» գրքի հայերեն թարգմանությունը: 

2010 թ. մարտի 16-ին Ամենայն հայոց կաթողիկոսի հրա-

վերով տեղի ունեցավ Համայն Ռուսիո Պատրիարք Կիրիլի 

պաշտոնական այցը Հայաստանի Հանրապետություն: Նրա 

երկու արժեքավոր աշխատությունները թարգմանվել են հա-

յերեն և պահվել Սուրբ Էջմիածնի թանգարանում:  

2011 թ. Գյումրու ռուսական զորամասում վերաբացվեց 

1920 թ. թուրքերի հրկիզած եկեղեցին2։ 

Վերոնշյալ հարաբերություններում կարևոր ու վճռորոշ 

նշանակություն ունեն երկու Եկեղեցիների պետերի բարե-

կամությունն ու եղբայրական կապերը, փոխայցելություննե-

րը, համատեղ անցկացրած միջոցառումները: Նրա հայրա-

պետության շրջանում առավել են ամրապնդվել ու սերտա-

ցել հարաբերություններն ու համագործակցությունը քրիս-

տոնեական բոլոր եկեղեցիների հետ: Այդ է վկայում Հայաս-

տանում քրիստոնեության պետական կրոն հռչակման 1700-

ամյակի տոնակատարություններին Քրիստոնյա բոլոր եկե-

ղեցիների հոգևոր առաջնորդների, միջազգային կառույցնե-

րի ներկայացուցիչների և էկումենիկ տարբեր կազմակեր-

պությունների ղեկավարների մասնակցությունը: Միջեկեղե-

ցական կապերի ամրապնդման նպատակով Վեհափառ Հայ-

րապետն այցելել է քույր Եկեղեցիներին և նրանց պետերին: 

                                                           

1 Տե՛ս «Էջմիածին», 2005 թ., էջ 3։ 
2 Տե՛ս Էդ․ Մինասյան, Հայ և Ռուս Եկեղեցիների հարաբերությունները ՀՀ անկա-

խության տարիներին (1991-2010), 21-րդ դարի մարտահրավերները և Հայաստանը, 

գիտաժողովի նյութեր, Երևան, 2011, էջ 2։ 



324 

 

Նորին Սրբությունն այցելել է ոչ միայն ռուս Ուղղափառ Եկե-

ղեցի և նրա գահակալ` Մոսկվայի Համայն Ռուսիո Պատ-

րիարք Ալեքսի Բ-ին, այլև Վրաստանի կաթողիկոս-պարտի-

րարք Իլյա Բ-ին (2000 թ.), Ռումին Օրթոդոքս Եկեղեցու գա-

հակալ Թեոկտիստ Պատրիարքին (2000 թ.), Ղպտի Ուղղա-

փառ Եկեղեցու գահակալ Շենուդա Գ Պատրիարքին (2000 

թ.), Եթովպիայի Թևահեդո Եկեղեցու գահակալ Աբունա 

Պաուլոս Պատրիարքին (2000 թ.), Հռոմի Կաթոլիկ Եկեղեցու 

գահակալ Հովհաննես Պողոս Բ պապին (2000 թ.), Բուլղար 

Ուղղափառ Եկեղեցու գահակալ Մաքսիմ Պատրիարքին 

(2002 թ.), Անգլիական Եկեղեցու գահակալ դր. Ռոուան Վիլ-

յամսին (2004 թ.): 

Վեհափառ Հայրապետը հանդիպել է նաև օտար կրոննե-

րի ներկայացուցիչների և կրոնապետերի հետ: 2000թ. Նյու 

Յորքում Գարեգին Բ Հայրապետը մասնակցել է ՄԱԿ կազ-

մակերպած կրոնական առաջնորդների՝ հազարամյակի Խա-

ղաղության համաշխարհային խորհրդաժողովին և ՄԱԿ-ի 

գլխավոր վեհաժողովում զեկուցում կարդացել «Դեպի ներո-

ղամտություն և հաշտություն» թեմայի շրջանակներում: 

Նորին Սրբությունը հանդիպել է նաև Ալ Ազհարի շեյխ 

մեծ իմամ Ալ Թանտաուիի, Եգիպտոսի հանրապետության 

մուֆթիի, Կովկասի մուսուլմանների հոգևոր պետ, շեյխ ուլ-

իսլամ Ալլահշյուքյուր փաշա Զադեի հետ1:  

Անուրանալի են հայ առաքելական եկեղեցու ջանքերն 

ու գործունեությունը հայրենիք-Սփյուռք կապերի ամրապնդ-

ման, հոգևոր նշանավոր գործիչների աշխատությունների 

հրատարակման, հոգևոր կրթական հաստատությունների 

գործունեության արդյունավետ կազմակերպման գործում։  

                                                           

1 Տե՛ս Էդ․ Մինասյան, «Քրիստոնյա Հայաստան», 2008, բացառիկ, էջ 23։ 



325 

 

20-րդ դարավերջին և 21-րդ դարասկզբին միանշանակ 

առաջընթաց ապրեցին Հայոց Եկեղեցու հոգևոր-կրթական 

հաստատությունները։ Վեհափառ հոր ջանքերով վերաաշ-

խուժացան Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնի հոգևոր կրթարանները՝ 

Հառիճի ընծայարանը, Սևանի Վազգենյան դպրանոցը և Գ-

ևորգյան հոգևոր ճեմարանը: Հոգևոր կրթարանների առա-

ջընթացը կապված էր հատկապես բարձրակարգ դասախոս-

ների ընտրության և ուսումնական նոր ծրագրերի մշակման 

հետ, որոնք կատարվեցին հայոց Հայրապետի անմիջական 

մասնակցությամբ ու ղեկավարությամբ: Գևորգյան հոգևոր 

ճեմարանի ուսումնական հագեցած ծրագիրը նկատի ունե-

նալով, ինչպես նաև արտերկրի բարձրագույն ուսումնական 

հաստատություններում Գևորգյան հոգևոր ճեմարանի սա-

ների ուսումնառությունը շարունակելու հնարավորությունն 

առավել ընդլայնելու նպատակով` Նորին Սրբությունը դիմեց 

ՀՀ կառավարությանը` Գևորգյան հոգևոր ճեմարանը ճանա-

չելու որպես բարձրագույն ուսումնական հաստատություն: 

Արդյունքում Գևորգյան հոգևոր ճեմարանը դարձավ պետա-

կանորեն ճանաչված աստվածաբանական համալսարան, 

իսկ Հառիճի ընծայարանը և Վազգենյան դպրանոցը դար-

ձան նրա մասնաճյուղերը՝ Շիրակի և Գեղարքունյաց թեմե-

րում1: Այս ամենը, ինչ խոսք, պայմանավորված էր Կաթողի-

կոսի անձով, սակայն չպետք է մոռանալ պատմական այն 

հանգամանքներն ու իրավիճակը, որում հայտնվել էր Հա-

յաստանը 20-րդ դարավերջին և 21-րդ դարասկզբին։ 

Վեհափառ Հայրապետը Գևորգյան հոգևոր ճեմարանի 

ուսուցչապետն է: Վեհափառ Հայրապետի մանկավարժա-

կան-դասախոսական գործունեությունն սկսվել է դեռևս 

սարկավագության տարիներից: Ներկայումս Նորին Սրբութ-

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 24։ 



326 

 

յունը ճեմարանում դասախոսում է «Քարոզխոսություն» ա-

ռարկան` իր սաներին սովորեցնելով Աստծու խոսքի քարոզ-

չության և հոգևոր ճշմարտությունները հավատացյալներին 

մատուցելու սկզբունքներն ու միջոցները: Ամենատարբեր ա-

ռիթներով իր քարոզներում և զրույցներում նա հազարաձև 

հոլովույթներով կրկնում էր Հայ Եկեղեցու և հայ մարդու հա-

վատի պահպանման ու ամրապնդման աստվածահաճո ա-

ռաքելությունը:  

Նորին Սրբությունը մեծապես կարևորում է շրջանա-

վարտների կրթության շարունակումն այլ արտերկրի բարձ-

րագույն ուսումնական հաստատություններում։ 

Հոգևոր-կրթական հաստատությունների հետ աղերս ու-

նեն հայորդյաց տները: Հմուտ ուսուցիչ մանկավարժների 

ջանքերով առավել զարգանում են հայորդյաց տներ հաճա-

խող երեխաների ու պատանիների ստեղծագործական ու-

նակությունները, միաժամանակ նրանք ստանում են նաև 

քրիստոնեական դաստիարակություն: 

1999 թ․ հիմնադրվեց Գարեգին Ա-ի անվան աստվածա-

բանական-հայագիտական կենտրոնը, «Վաչե և Թամար Մա-

նուկյան» մատենադարանը, որի հսկայական գրադարանը 

մեծապես նպաստում է Մայր Աթոռի միաբանների գիտա-

կան և աստվածաբանական մտքի զորացմանը։ Կենտրոնում 

աշխատելու և գրականության հարուստ հավաքածուից 

օգտվելու հնարավորություն է ընձեռվել նաև հայ և օրտա-

րազգի մտավորականությանը: Գարեգին Երկրորդը շատ 

բան վերափոխեց Հայաստանյայց Եկեղեցու կամարների 

ներսում: Հիմնվեցին նոր թեմեր 

2001 թվականը յուրատեսակ նշաձող էր Հայ Եկեղեցու 

անցած 1700-ամյա ճանապարհին: 1700-ամյա հոբելյանը 

նշվեց Հայոց Եկեղեցու և քրիստոնյա աշխարհի կողմից։ Հայ-

րապետը դարձավ Հայաստանը Սփյուռքի հետ կապող այն 



327 

 

օղակը, որը հավերժացրեց քրիստոնեության ընդունման 

1700-ամյա հոբելյանը՝ որպես ամբողջ աշխարհի քրիստոնյա 

մարդկության վերածննդի տոն: 

2010թ. մարտի 18-ին Ռուսաց Պատրիարքի պաշտոնա-

կան այցի վերջին օրը Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնում Վեհարանի 

դահլիճում Վեհափառ Հայրապետն ու Կիրիլ Ա ստորագրե-

ցին համատեղ հայտարարություն1: 

2016թ նոյեմբերի 21-ին Գարեգին Բ Ամենայն Հայոց կա-

թողիկոսը երկօրյա այցով մեկնեց Մոսկվա՝ մասնակցելու 

Կիրիլ պատրիարքի ծննդյան 70-րդ տարեդարձի հոբելանա-

կան հանդիսություններին2: 

2019 թ․ ապրիլի 2-ին Մոսկվայում՝ Ս. Դանիելի պատ-

րիարքանիստ վանքում տեղի ունեցավ Գարեգին Բ-ի հանդի-

պումը Կիրիլ Ա-ի հետ, որտեղ քննարկվեցին երկու եկեղեցի-

ների միջև զարգացումներն ու փոխգործակցությունը կրո-

նական և հասարակական ոլորտներում3: 

Գարեգին Երկրորդը Հայոց ցեղասպանության միջազ-

գային ճանաչումը կարևոր քայլ է համարում ազգային ա-

ռաջնահերթ նպատակին հասնելու ճանապարհին: Հայոց ցե-

ղասպանության համընդհանուր ճանաչումը` որպես արդա-

րության իրագործման և իրավունքների հաստատման ազ-

դեցիկ օրինակ, կնպաստի ապահով ու արդար աշխարհի 

կերտմանը:  

Հայտնի իրողություն է, որ Վատիկանը` սուրբ Հովհան-

նես Պողոս երկրորդ Պապը Գարեգին Երկրորդի հետ մեկտեղ 

հայտարարությամբ 2001 թվականին ճանաչել է հայոց ցե-

ղասպանությունը:  

                                                           

1 Տե՛ս «Էջմիածին», 2010, Գ, էջ 48-64։ 
2 Տե՛ս «Քրիստոնյա Հայաստան», 2016, նոյեմբեր Բ։ 
3 Տե՛ս «Քրիստոնյա Հայաստան», 2019, ապրիլ, Ա: 



328 

 

Ամենայն Հայոց Գարեգին Երկրորդ Կաթողիկոսը Հայոց 

ցեղասպանության 100-րդ տարելիցի կապակցությամբ Վա-

տիկանում` Սուրբ Պետրոսի տաճարում, Հռոմի Ֆրանցիսկոս 

Պապի կողմից մատուցված Պատարագի ընթացքում ասված 

իր խոսքում ընդգծել է: 

«Այս իմաստով Հայոց ցեղասպանության 100-րդ տարե-

լիցը հրավեր է աշխարհին անտարբեր չգտնվելու մարդկա-

յին տառապանքի ու նորօրյա նահատակությունների հան-

դեպ և գործադրելու առավել ջանքեր՝ դադարեցնելու և կան-

խելու համար մարդկության դեմ գործվող ոճիրները: Սա է 

այն պտուղը, որ պիտի աճի նահատակության արմատից»1։ 

Պատարագի ժամանակ խոսքով է հանդես եկել նաև մե-

ծի տանն Կիլիկիո կաթողիկոս Արամ Առաջինը: Սրբազան ա-

րարողության ընթացքում հայ առաքելական եկեղեցու հայ-

րերից սուրբ Գրիգոր Նարեկացին Կաթողիկ եկեղեցու կող-

մից հռչակվել է «եկեղեցու վարդապետ»: 

Պատարագի ժամանակ Հռոմի պապը իր խոսքով դա-

տապարտել է թուրքերի կողմից իրականացրած հայոց ցե-

ղասպանությունը: Պատարագի ավարտին հայկական ծեսով 

կատարվել է հոգեհանգստյան արարողություն՝ մեծ եղեռնի 

նահատակների համար, որոնք Ս. Էջմիածնում ապրիլի 23-ին 

սրբադասվեցին վասն հավատո և վասն հայրենյաց մարտի-

րոսության համար:  

Պետություն֊Եկեղեցի հարաբերություններում որոշակի 

փոփոխություններ նկատվեցին 2018 թվականի մայիսից, 

երբ Թավշյա հեղափոխությունից հետո անտեսվեցին ազգա-

յին արժեքները և որոշակի խմբերի կողմից շարժում սկսվեց 

Հայոց Հայրապետի դեմ: Հարց բարձրացվեց հանրակրթա-

կան դպրոցի պարտադիր առարկայացանկից հանել «Հայոց 

                                                           

1 «Քրիստոնյա Հայաստան», 2021, բացառիկ, էջ 24։ 



329 

 

Եկեղեցու պատմություն» առարկան: Հայոց արժեքների 

պահպանման համար պայքարում Հայոց Հայրապետը կարո-

ղացավ դիմագրավել այդ ուժերին և տեղի չտվեց՝ մնալով 

հաստատակամ մինչև վերջ: 

2019 թ. հոկտեմբերի 9-ին Մայր Աթոռ Սուրբ էջմիածնում 

անցկացվող «Եկեղեցին և ընտանիքը 21-րդ դարում. արժեք-

ներ և մարտահրավերներ» խորագրով միջազգային համա-

ժողովի ժամանակ Գարեգին Երկրորդն ընդգծեց հայոց ար-

ժեքային համակարգում ընտանիքի առանցքային դերը. 

«Արդի աշխարհում վտանգվում են ընտանիքի եւ նրա առա-

քելության մասին ընկալումները: Տարածում են գտնում ըն-

տանիքի նվիրական գաղափարներն աղճատող եզրույթներ, 

որոնք ներկայացվում են իբրև ժամանակակից կյանքի թե-

լադրանքներ: Մտայնության ու բարքերի այսօրինակ՚ այլա-

փոխումը հաճախ քողարկվում է անհատի ազատության եւ 

իրավունքների լույսի ներքո՝ խեղաթյուրելով ընտանեկան 

կյանքի իրական արժեքն ու բացառիկությունը: Եկեղեցու 

տեսակետներն ընտանիքի վերաբերյալ հիմնված են ոչ թե 

մարդկային փոփոխվող կենսակերպի և մտայնությունների, 

այլ Աստծու կենարար խոսքի ու հայտնության վրա…Ընտա-

նիքի առջև ծառացած հիմնախնդիրները վեր հանելու, անդ-

րադարձ կատարելու և հաղթահարելու տեսլականով, մենք 

2019 թվականը հռչակեցինք Ընտանիքի տարի, որպեսզի 

այդ առումով իրագործվեն առավել նպատակային քայլեր ու 

նախաձեռնություններ»1: 

Մայր Աթոռ Սուրբ էջմիածինն իրականացնում է սո-

ցիալական մի շարք ծրագրեր: Մայր Աթոռի միաբանական 

ժողովի մասնակիցներն այցելել են Հայաստանի տարբեր 

շրջաններում ապրող կարիքավոր ընտանիքներին՝ բերելով 

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 27, 28։ 



330 

 

իրենց օրհնությունն ու Եկեղեցու նյութական աջակցությու-

նը: Այս ծրագրերը շարունակական են, որոնց ընթացքը 

պիտի նշանավորվի ընտանիքների օրհնության հատուկ ա-

րարողությամբ:  

 Հայ ժողովրդին ու նրա Հայրապետին մեծ վիշտ պատ-

ճառեց Արցախյան 44-օրյա պատերազմը: 2020 թ. դեկտեմ-

բերին Սուրբ Գայանե վանքում Վեհափառը ներկա է 

գտնվել սուրբ Պատարագին, որի ավարտին, նախագա-

հությամբ Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի, զոհված հերոսնե-

րի համար կատարվել է հոգեհանգստյան արարողություն: 

Արարողությունից հետո Նորին Սրբությունն իր խոսքն է 

ուղղել հոգևոր դասին, ներկա բարեպաշտ հավատացյալ-

ներին և համայն հայ ժողովրդին. 

«Այսօր վերստին ոգեկոչում ենք լույս հիշատակի հայրե-

նիքի համար զոհված մեր զինվորների, աշխարհայինների և 

զորահրամանատարների, որոնք պատերազմում խիզախա-

բար պայքարեցին թշնամու դեմ և իրենց թանկագին արյան 

հեղումով արժանացան նահատակության անթառամ պսա-

կին։ Քաջարի սխրագործություններով նրանք անմահացան 

մարտի դաշտում և ժառանգեցին հավիտենական կյանքի 

պարգևը, որը խոստացավ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսն ասե-

լով. - նրանց հավիտենական կյանք կտամ, և նրանք հոգով 

չեն կորչի (Հովհ․, Ժ 28)1: 

Հայ ժողովուրդը կրկին հերոսներ ծնեց ովքեր բարձր ու 

լուսաշող տեղ գրավեցին Հայոց տարեգրության մեջ և երկն-

քում դասվեցին բոլոր ժամանակներում վասն հավատո և 

վասն հայրենյաց մարտնչած ու նահատակված քաջերի կող-

քին: Մեր հերոսները զոհվեցին արցախահայության ազատ 

ապրելու արդար իրավունքի և հայրենիքի խաղաղ, ապահով 

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 27։ 



331 

 

և բարօր կյանքի տեսիլքով` պատգամելով մեզ աննկուն լի-

նել ոգով և արիաբար պայքարել` հանուն մեր ազգային 

նպատակների իրագործման1։ 

Ազգային համերաշխությամբ ու համընդհանուր շահերի 

վսեմ գիտակցությամբ ապրելու ու արարելու մեր ընթացքը 

պիտի լինի պատվաբեր»:  

Այսպիսով Հայոց Առաքելական Եկեղեցին իր հայրապե-

տերի ղեկավարությամբ անկախության տարիներին իրա-

գործել է բազմաթիվ հայրենանվեր ձեռնարկներ և ամրապն-

դել միջազգային կապերը աշխարհի բազմաթիվ եկեղեցինե-

րի հետ, նպաստելով Հայաստանի Երրորդ Հանրապետութ-

յան կայացման ու զարգացման գործընթացներին:  

 

Деятельность армянских женщин в общественной и об-

разовательно-культурной сферах армянской действи-

тельности во второй половине  

XIX и начале XX века 

Эдик Минасян 

РЕЗЮМЕ 

В научной статье на основе анализа богатого до-

кументального материала подробно описана роль армян-

ских женщин в армянской общественной жизни, особен-

но в образовательной и культурной сферах, их широко-

масштабная просветительская деятельность, от основа-

ния школ и училищ до создания ими обществ и благотво-

рительных организаций, начиная со второй половины 19 

века в эру национального пробуждения. В результате 

той активной героической работы было воспитано и по-

лучило образование целое поколение известных деяте-

                                                           

1 Տե՛ս «Քրիստոնյա Հայաստան», 2021, բացառիկ, էջ 28-29։ 



332 

 

лей национально-освободительной борьбы, которые 

своей деятельностью доказали свою готовность безот-

казно служить родине и народу, и, будучи верными за-

ветам, которые им передали революционно настроенные 

армянские женщины, они увековечили в деле армянской 

освободительной борьбы ту идею, что никакой другой 

преданности, кроме освобождения родины от чужестран-

цев, нет. Таким образом, после многовекового перерыва 

результаты общественно-просветительской и культурной 

деятельности армянских женщин во второй половине 19-

го и начале 20-го века, не заставили себя долго ждать. 

Они проявились не только в освободительной борьбе, но 

и многими героическими подвигами армянских женщин 

наравне с армянскими мужчинами в ходе оборонитель-

ных боев в 1915-1923 гг., что способствовало восстано-

влению независимой армянской государственности, соз-

данию первой Республики Армения в 1918-1920 гг. 

The Activities of Armenian Women in the Social and Educa-

tional-Cultural Spheres of Armenian Reality in the Second 

Half of the 19th and Early 20th Centuries the  

19th and Early 20th Centuries 

 

Edik Minasyan 

SUMMARY 

Based on the analysis of rich documentary material, the 

scientific article describes in details the role of Armenian 

women in Armenian public life, especially in the educational 

and cultural spheres, their large-scale pedagogical activi-

ties, from the founding of schools and colleges to the crea-

tion of societies and charitable organizations, starting from 



333 

 

the second half of the 19th century in the era of national 

awakening. As a result of that active heroic work, a whole 

generation of famous figures of the national liberation 

struggle was brought up and educated, who by their activi-

ties proved their readiness to serve their motherland and 

people without fail, and, being faithful to the precepts that 

the revolutionary-minded Armenian women passed on to 

them, they immortalized in deed Armenian liberation strug-

gle the idea that there is no other devotion than the libera-

tion of the motherland from foreigners. Thus, after a centu-

ries-old break, the results of the social, educational and cul-

tural activities of Armenian women in the second half of the 

19th and early 20th centuries were not long in coming. They 

manifested themselves not only in the liberation struggle, 

but also in many heroic deeds of Armenian women along 

with Armenian men during the defensive battles in 1915-

1923, which contributed to the restoration of an independent 

Armenian statehood, the creation of the first Republic of 

Armenia in 1918-1920. 

Էդիկ Մինասյան, պատմական գիտությունների դոկտոր, 

պրոֆեսոր, Երևանի պետական համալսարանի պատմության 

ֆակուլտետի դեկան, հայոց պատմության ամբիոնի վարիչի 

պաշտոնակատար։ Մեկ տասնյակից ավելի դպրոցական և բու-

հական դասագրքերի և ուսումնա-մեթդական ձեռնարկների 

համահեղինակն է։ Նրա գիտական հետաքրքրությունների շր-

ջանակn ընդգրկում է հայոց նոր և նորագույն պատմության 

հիմնահարցերը, հայոց ազատագրական պայքարի, հայոց ցե-

ղասպանության, հայուհիների հերսական գործունեության, 

Երկրորդ համաշխարհային պատերազմին հայերի մասնակ-

ցության հայոց ժամանակակից պատմության, ՀՀ ներքին և ար-

տաքին քաղաքականության բազմաթիվ հիմնախնդիրներ.  



334 

 

 eminasyan@ysu.am  

 

Эдик Минасян, доктор исторических наук, про-

фессор, декан факультета истории Ереванского госу-

дарственного университета, и.о. заведующего кафедрой 

истории Армении, Является соавтором более десятка 

школьных и вузовских учебников и учебных пособий. В 

круг его научных интересов входят проблемы новой и 

новейшей истории Армении, армянской освободительной 

борьбы, Геноцида армян, героической деятельности 

армянских женщин, участия армянского народа во 

Второй мировой войне, многие проблемы внутренней и 

внешней политики Республики Армения.  

 eminasyan@ysu.am 

 

Edik Minasyan, Doctor of History, Professor. Dean of 

the Faculty of History, Yerevan State University, Acting 

Head of the Chair of History of Armenia, He is a co-author 

of more than a dozen school and university textbooks, as 

well as manuals. His scientific interests include the 

problems of modern and recent history of Armenia, the 

Armenian liberation struggle, the Armenian Genocide, the 

heroic activities of Armenian women, the participation of the 

Armenian people in World War II, and many problems of 

the domestic and foreign policy of the Republic of Armenia. 

 eminasyan@ysu.am 

  

mailto:eminasyan@ysu.am
mailto:eminasyan@ysu.am
mailto:eminasyan@ysu.am


335 

 

Շահէն Յովսէփեան 

ԿԻԼԻԿԻՈՅ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹԵԱՆ ԴԵՐԸ ԻՐԱՆԱՀԱՅ 

ԿԵԱՆՔՈՒՄ 

 
Հիմնաբառեր՝ Իրանահայ, Էջմիածնի Մայր Աթոռ, Մեծի Տանն 

Կիլիկիոյ, Ս.Թադէի վանք, Թեմեր, Անթիլիաս: 

 

Ключевые слова: Ирано-армянский, Первопрестольный 

Эчмиадзин, Великий Дом Киликии, Монастырь Св. Фаддея, 

церковные епархии, Антилиас. 

 

Keywords: Iranian-Armenian, Mother See of Etchmiadzin, Great 

House of Cilicia, St. Thaddeus Monastery, Ecclesiastical dioceses, 

Antilias. 

 

Կիլիկիոյ կաթողիկոսութիւնը երկու տարբեր ժամանա-

կաշրջաններում իր դերն ու ազդեցութիւնն է ունեցել իրա-

նահայ կեանքում, առաջինը ԺԳ դարում երբ Ամէնայն Հայոց 

Կաթողիկոսութիւն էր, իսկ երկրորդը 20-րդ դարում որպէս 

Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութիւն: 

Իրանի տարածքում հայերը ունեցել են թէ բնիկ և թէ 

գաղթական կարգավիճակ: Իրանի հիւսիս արևմտեան տա-

րածքներում, որը պատմական Հայաստանի Պարսկահայք 

նահանգը և Վասպուրական նահանգի մի մասն է, հայերը 

բնիկ են եղել, իսկ Իրանի միւս շրջաններում ունեցել են 

գաղթականի կարգավիճակ: 

Իրանահայ համայնքը թէ բնիկ և թէ գաղթական վիճա-

կով միշտ սերտ կապի մէջ է եղել Ամէնայն Հայոց Կաթողիկո-

սութեան հետ և ենթարկուել նրա որոշումներին ու բնակա-

նաբար Աթոռի հետ տեղի ունեցած որևէ իրադարձութիւն իր 

ազդեցութիւնն է թողել Իրանի հայ համայնքի կեանքում: 



336 

 

Ներկայիս, Հայ Առաքելական Եկեղեցու երեք թեմեր կան 

Իրանի տարածքում, իրենց թեմակալ առաջնորդներով, ո-

րոնցից ամենահինը Ատրպատականի թեմն է, ապա Նոր 

Ջուղայի (նախկին Իրան-Հնդկաստան) թեմը և ամենաերի-

տասարդը՝ Թեհրանի թեմն է, որոնք Ի դարի կէսից ենթարկո-

ւել են Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան: 

 Իրանի Մակու (պատմական Արտազ) գաւառում է 

գտնւում Ս. Թադէի վանքը, որտեղ ամփոփուած է Ս. Թադէոս 

առաքեալի աճիւնները, որը Ս. Բարդուղէմիոս առաքեալի 

հետ հիմնադրել են Հայաստանեայց Առաքելական եկեղեցին, 

որի պատճառով էլ Ս. Թադէի վանքը միշտ եկեղեցու ղեկա-

վարութեան ուշադրութեան կենտրոնում է գտնուել և կար-

ևոր դեր է ունեցել կաթողիկոսների ընտրութեան ժամանակ1: 

Ս. Թադէի վանքը սկսած Դ դարից, հոգևոր կարևոր կենտրոն 

լինելուց բացի, իրանահայ համայնքը կաթողիկոսութեան 

հետ կապող կամուրջ է եղել, որովհետև այնտեղ է գտնուել 

համայնքի հոգևոր ղեկավարութիւնը: Կաթողիկոսութեան Ա-

թոռը տեղափոխուելով Կիլիկիա, չնայած իրանահայ հա-

մայնքը շարունակում էր ենթարկուել Կիլիկիայի կաթողիկո-

սութեան, բայց հեռու ընկնելով կաթողիկոսութեան աթոռից, 

իր կապը հայրենիքի հետ պահպանում էր որոշ ժամանակ 

Աղթամարի կաթողիկոսութեան, ապա Սիւնիքի հոգևոր 

կենտրոնների միջոցով, մինչև ԺԳ դարի իրադարձութիւննե-

րը: 

 Խաչակրաց արշաւանքների արդիւնքում Կիլիկիայի 

թագաւորութեան հարևանութեամբ կազմաւորուեց Խաչա-

                                                           

1  Տե՛ս Ա․ Մանուչարեան, Միջնադարեան Հայաստանի մի քանի ազդեցիկ 

եպիսկոպոսական Աթոռների սահմաններն ըստ վիմագրերի, «Բանբեր» ԵՊՀ, 2019, 

թիվ 1, էջ 31-39: 



337 

 

կիրների իշխանութիւններ, որոնք գտնւում էին կաթոլիկ ե-

կեղեցու ղեկավար՝ Պապի ազդեցութեան տակ: 

 Կաթոլիկ Եկեղեցու հոգևորականները և քարոզիչները, 

որոնք տարածուած էին խաչակիրների իշխանութիւններում 

նաև Կիլիկիայում, հայերին խրախուսում էին ընդունել կա-

թոլիկ դաւանանքը, իսկ ԺԳ դարից, երբ Իկոնիայի սուլթա-

նութիւնը սկսեց յարձակուել Կիլիկիայի արևմտեան սահ-

մաններին, ապա հարաւից Կիլիկիան վտանգուեց Մամլուք-

ների միջոցով, Պապերը առիթը օգտուելով պատրաստակա-

մութիւն յայտնեցին Կիլիկիային ռազմական օժանդակու-

թիւն ցուցաբերել, եթէ Հայոց եկեղեցին ընդունի կաթոլիկ 

դաւանանքը և ենթարկուի Պապերի գերագահութեանը: 

 Նոյն պահին դաւանական վէճեր էին տեղի ունենում 

երկու Եկեղեցիների հոգևորականների միջև, թէ որ Եկեղե-

ցին է գտնւում քրիստոնէական ճիշտ ուղու վրայ: 1246 թ. 

Պապը մի նամակ է ուղարկում Կոստանդին Ա. Բարձրաբերդ-

ցի (1221-1267 թթ) կաթողիկոսին, որտեղ շեշտում է թէ կա-

թոլիկ եկեղեցին հիմնուել է Պետրոս առաքեալի միջոցով, ո-

րը միակ Եկեղեցին է, որ Առաքելական է և սոյն Առաքեալի 

իրաւայաջորդը Պապն է, ուստի նա իրաւունք ունի գլխաւո-

րելու բոլոր քրիստոնեայ Եկեղեցիները: Կոստանդին Ա. 

Բարձրաբերդցի կաթողիկոսը հենուելով Թադէոս և Բարդու-

ղիմէոս առաքեալների վրայ, որոնք հիմնել էին Հայաստա-

նեայց Առաքելական եկեղեցին, մերժելով Պապի մօտեցումը 

պատասխանում է նրան թէ, Հայոց Եկեղեցին ևս Առաքեալ-

ներն են հիմնել, որից յետոյ նրա ուշադրութեան կենտրո-

նում է յայտնւում Ս. Թադէի վանքը, որը այդ օրերին նորոգ-

ման ընթացքի մէջ էր: Նա մի կոնդակով վերահաստատում է 

Ս. Թադէի վանքի եպիսկոպոսանիստ լինելը նաև այն կար-

գում է Արտազ գաւառի առաջնորդանիստ և նիւթական օ-

ժանդակութիւն ցուցաբերում վանքին: Կիրակոս Գանձակե-



338 

 

ցու վկայութեամբ՝ Կոստանդին Ա. Բարձրաբերդցի կաթողի-

կոսը կոնդակով վանքին է նուիրում նրա տարածաշրջանի 

գիւղերը և ընծաներ ուղարկում վանքի համար1 որպէսզի 

բարձրացնելով Ս. Թադէի վանքի հոգևոր դիրքը, հակակշռել 

Պապի մօտեցմանը: 

 Բայց Ս. Թադէի վանքը ուշադրութեան կենտրոն դառ-

նալով, աւելի ուշ դաւանական փոթորիկի օջախ դառաւ, երբ 

Կիլիկիայում նստած Գրիգոր է. Անաւարզեցի (1293-1307 թթ) 

և Կոնստանդին Գ. Կեսարացի (1307-1322 թթ) կաթողիկոսնե-

րը որոշեցին Հայ Առաքելական եկեղեցին միաւորել Կաթո-

լիկ եկեղեցու հետ, որի դիմաց Պապը ռազմական օժանդա-

կութիւն պիտի ցուցաբերեր Կիլիկիային: Այդ որոշումին դէմ 

դուրս եկան մի շարք հոգևոր կարևոր կենտրոններ, իսկ Ս. 

Թադէի վանքի վանահայր Տիրացու Ա. եպիսկոպոսը (1285-

1298 թթ) հակառակ միաբանութեան մօտեցումին, ենթարկո-

ւեց կաթողիկոսի որոշմանը: 

 Պապի հրամանով 1293 թ. Իրանի Մարաղա2 քաղա-

քում կենտրոնացան կաթոլիկ քարոզիչներ և կազմաւորեցին 

Ունիթորական3 շարժումը, որից յետոյ տեղափոխուեցին Մա-

կու (Արտազ) և կաթողիկոսի թոյլտւութեամբ հաստատուե-

ցին Ս.Թադէի վանքում4, նրա հոգևոր կարևորութիւնը նկա-

տի առնելով: Վանքում դաւանական վէճերը աւելի սրւեց 

երբ 1315 թ. վանահայր ապա 1321 թ. թեմի առաջնորդ նշա-

նակուեց Զաքարէ Ա. եպիսկոպոսը, որը հովանաւորւում էր 

Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան և կաթոլիկ քարոզիչների կող-

մից: 

                                                           

1 Տե՛ս «Բանբեր Մատեադարանի», 2020, թիվ 29, էջ 304։ 
2 Տե՛ս Գտնւում է Ատրպատականում, Թաւրիզ քաղաքից հարաւ: 
3 Տե՛ս Միաբանող Եղբայրներ։ 
4 Տե՛ս «Բանբեր Մատեադարանի», 1973, թիվ 11, Էջ 147։ 



339 

 

 1317 թ. Ադանայում տեղի ունեցաւ հոգևորականների 

բարձրագոյն ժողով, որին ներկայ էին նաև Պապի ներկայա-

ցուցիչները, ելքեր փնտրելու նպատակով, չէզոքացնել ընդ-

դիմութեան կենտրոնները: Այդ ժողովին նաև հրաւիրւած էր 

Ս.Թադէի վանքի վանահայր՝ Զաքարէ եպիսկոպոսը: 

Բայց նկատի առնելով Հայաստանի հոգևոր կենտրոննե-

րի ընդդիմանալը, որոնց հետ համագործակցում էին Ս. Թա-

դէի վանքի միաբանութիւնը, կաթոլիկ քարոզիչները պար-

տադիր եղան 1340 թ. լքել Ս. Թադէի վանքը և տեղափոխուել 

իրենց միջոցով ԺԳ հարիւրամեակի վերջին հիմնած Ծոր Ծո-

րի վանքը, որի դպրոցի հիմնադիր և առաջին վանահայրն էր 

եղել՝ Յովհաննէս եպիսկոպոս Երզնկացին կամ Ծործորեցին 

(1225-1293 թթ․), որի մահից յետոյ նրան յաջորդել էր Ֆրան-

ցիսկեան հոգևորական Ֆրա Բոնիֆէսիուսը (Fra 

Bonifacius): 

Հարկ է նշել, որ Ծոր Ծորի վանքի Ս. Աստւածածին եկե-

ղեցին մինչև օրս կանգուն է, որը սիմւոլն է Ունիթորական և 

Հայ Առաքելական հոգևորականների անհաշտ պայքարի: Ե-

կեղեցին վերանորոգուելուց յետոյ, Արամ Ա. Մեծի Տանն Կի-

լիկիոյ կաթողիկոսի ձեռամբ օծուեց 2001 թ., որպէս Հայ Ա-

ռաքելական եկեղեցի: 

Ս. Թադէի վանքում Զաքարէին ընդդիմացող հոգևորա-

կաններից էր վարդապետ Մեսրոպ Արտազեցին, որը 1359 թ. 

ընտրուեց կաթողիկոս և 1362 թ. չեղարկեց նախկին երկու 

կաթողիկոսների որոշումը, բայց վերջ չը դրուեց դաւանա-

կան վէճերին, որ երկար ժամանակ շարունակուեց իրանա-

հայ համայնքում, յատկապէս Արտազ գաւառում և թողեց իր 

բացասական հետևանքները: 

1441 թ. երբ Ամենայն Հայոց կաթողիկոսութեան Աթոռը 

վերադարձաւ Հայաստան, իրանահայերը ենթարկուեցին Էջ-



340 

 

միածնի Մայր Աթոռի կաթողիկոսութեան, որը շարունակո-

ւեց մինչև Ի դարի կէսը: 

Մինչև 1604 թ. իրանահայ համայնքը հիմնականում 

կենտրոնացած էր Իրանի հիւսիս արևմտեան շրջաններում, 

բայց սոյն թուականին փոխուեց պատկերը: Շահ Աբբաս Ա 

հրամանով մի քանի հարիւր հազար հայեր բռնի գաղթեց-

ւում են Իրանի խորքերը, որի հետևանքով կազմաւորւում են 

բազմաթիւ նոր գաղթավայրեր: Ժամանակի Իրանի մայրա-

քաղաք Սպահանի հարաւում, բնակչութիւն են հաստատում 

Արաքս գետի ափին գտնուող Ջուղա քաղաքի հայերը, որոնք 

հիմնում են Նոր Ջուղայի աւանը: Նոր Ջուղայեցիները կա-

ռուցում են եպիսկոպոսանիստ վանք, որը ի յիշատակ Նա-

խիջևանի Ամենափրկիչ վանքի, կոչում են սոյն անունով, որ-

տեղ կազմւում է իրանահայութեան երկրորդ թեմը, Իրան-

Հնդկաստան անունով, որը ևս ենթարկւում էր Էջմիածնի 

Մայր Աթոռին: 

Հայաստանի առաջին հանրապետութեան անկումից յե-

տոյ, Իրանը հայ հակաբոլշևիկեանների ճամբար դառաւ, ո-

րոնք պայքարում էին վերականգնել Հայաստանի անկախու-

թիւնը, իսկ Խորհրդային Միութեան յատուկ ծառայութիւնը 

իրենց գործակալներին, որոնք հիմնականում հայեր էին 

գործուղում է Իրան, պայքարելու նրանց դէմ: Այդ իրավիճա-

կում Իրանի երկու թեմերը իրենց կապը պահպանելով Էջ-

միածնի հետ, ջանում էին հեռու մնալ գաղթօջախներում տե-

ղի ունեցող քաղաքական միջադէպերից: 

1930ակներին մեծացել էր հայ համայնքի թիւը Իրանի 

մայրաքաղաք՝ Թեհրան քաղաքում, որոնք դիմում են Մայր 

Աթոռին, թոյլտւութիւն ստանալու համար անջատուելով Ի-

րան-Հնդկաստան թեմից, հիմնել Թեհրանի թեմը1, որը հաս-

                                                           

1 Տե՛ս «Հայ Սփիւռքի հանրագիտարան», Երևան 2003, էջ 249: 



341 

 

տատւում է և կաթողիկոսի տեղակալ Գէորգ արքեպս. Չէո-

րէքչեանը մի պատուիրակութեան հետ ժամանում է Թեհրան, 

կարգաւորելու Թեհրանահայ համայնքի խնդրանքը1 և այս-

պիսով 1944 թուականից Էջմիածնի Մայր Աթոռին պատկա-

նող Իրանի թեմերի թիւը դառնում է՝ երեք: 

Հարկ է նշել, որ 1931 թուականից Իրանում հակախորհր-

դային հայ քաղաքական ուժերը ջանում էին Անթիլիասը հա-

նել Էջմիածնի դէմ2, բայց այդ օրերին նրանց չը յաջողեց ի-

րագործել իրենց ծրագիրը և չը կարողացան իրենց ազդե-

ցութեան տակ առնել նոր հիմնուած թեմը, մինչդեռ ԱՄՆ-ում 

հասել էին որոշ յաջողութիւնների: 

Հակառակ քաղաքական տիրող իրավիճակին, իրանա-

հայ երեք թեմերը սերտ կապի մէջ էին Մայր Աթոռ Ս. Էջ-

միածնի հետ, այնպէս որ համաշխարհային պատերազմի 

ժամանակ իրենց ներդրումը ունեցան կաթողիկոսութեան 

կողմից Սասունցի Դաւիթ հրասայլերի շարասեան կազմա-

ւորման ընթացքին3: 

Համաշխարհային երկրորդ պատերազմից յետոյ աշ-

խարհը բաժանուեց երկու հակադիր ճամբարների, որը թո-

ղեց իր անմիջական ազդեցութիւնը մեր ժողովուրդի վրայ: 

Հայաստանը գտնւում էր Խորհրդային Միութեան ճամբա-

րում իսկ Միջին արևելքում և արևմուտքում գաղթօջախները 

հակառակ ճամբարում էին: Այդ իրավիճակում չնայած Էջ-

միածնի Մայր Աթոռի և Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսու-

թիւնները գտնւում էին երկու հակադիր ճամբարներում, 

բայց ամեն ճիք ու ջանք տարւում էր պահպանելու սերտ հա-

                                                           

1 Տե՛ս «Էջմիածին» Զ, 1944, էջ 24, նաև «Ալիք» օրաթերթ, 1944, Թեհրան թիւ 98։ 
2 Տե՛ս Միրզախանյան Հ., Իրանահայ համայնքի իրողությունները Լևոն Ահարոնեանի 

Փոթորկի մեջ, Թեհրան 2010, էջ 10: 
3 Տե՛ս «Էջմիածին», Ա-Գ, 1944 , էջ 13, 6։ 



342 

 

մագործակցութիւնը մինչև 1950ականների իրադարձութիւն-

ները: 

1945 թ. Փետրուար 15-ին, Թեհրան է ժամանում Մայր Ա-

թոռի միաբան՝ Վահան եպիսկոպոս Կոստանեանը, որպէս Ի-

րան-Հնդկաստան համայնքի թեմակալ առաջնորդ, որին դի-

մաւորում են Թեհրանի հայ համայնքի եկեղեցական ու հա-

սարակական մարմինների ներկայացուցիչները1: Թեհրանի 

թեմի պատգամաւորական ժողովի որոշումով Կոստանեանը 

նաև նշանակւում է Թեհրանի թեմի առաջին թեմակալ ա-

ռաջնորդ, որն ըստ կատարուած դիմումի հաստատում է կա-

թողիկոսական տեղակալը: Ապա Կոստանեանը որպէս երկու 

թեմերի առաջնորդ ներկայանում է Իրանի արքայ՝ Մոհամէդ 

Րեզա շահին2: 

Խորէն Ա. Մուրադբէկեան կաթողիկոսին (1932-1938 թթ.) 

խեղտամահ անելուց յետոյ Ամենայն Հայոց կաթողիկոսի Ա-

թոռը թափուր էր մնացել, մինչև 1945 թ․, երբ կաթողիկոս է 

ընտրւում Գէորգ Զ. Չէորէքչեանը (1945-1954 թթ.), որի օծ-

ման առիթով Էջմիածին է ժամանում Գարեգին Ա. Յովսէ-

փեան (1943-1952 թթ․) Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսը: 

Կոստանեանը որպէս Իրան-Հնդկաստանի և Թեհրանի 

համայնքների առաջնորդ ներկայ էր կաթողիկոսի ընտրու-

թեան և օծման արարողութեան, և իր հետ Մայր Աթոռ էր բե-

րել իրանահայ համայնքների ողջոյնի և շնորհաւորական 

խօսքը նաև դրամական նուիրատւութիւն, իսկ վեհափառի 

համար թանկարժէք գորգ և մի աւտօմեքենայ3: 

Գարեգին Ա. կաթողիկոսը օծման արարողութիւնից յե-

տոյ մեկնում է Իրան: Թեհրանի համայնքը արդէն աւարտել 

                                                           

1 Տե՛ս «Էջմիածին» Գ-Դ, Մարտ և Ապրիլ 1945, էջ 7։ 
2 Տե՛ս անդ, էջ 9 և 11։ 
3 Տե՛ս «Էջմիածին», Զ-Է, 1945, էջ 24-25։ 



343 

 

էր թեմի առաջնորդանիստ Ս. Աստուածածին եկեղեցու շի-

նարարութիւնը, որի օծումը կատարւում է Գարեգին Ա. Յով-

սէփեան կաթողիկոսի ձեռամբ 29 Յուլիս 1945 թ., Թեհրանի 

թեմի առաջնորդ՝ Կոստանեանի, Ատրպատականի թեմի ա-

ռաջնորդ՝ Ներսէս Մելիք Թանգեանի և Երուսաղէմի պատ-

րիարք՝ Գէորգ Իսրայէլեանի ներկայութեամբ: Հաւանաբար 

Գարեգին Ա. կաթողիկոսը, Ամենայն Հայոց կաթողիկոսի 

խնդրանքով էր կատարել Ս. Աստուածածին եկեղեցու օծու-

մը, որ ապացոյցն էր երկու կաթողիկոսութիւնների մէջ գո-

յութիւն ունեցող համերաշխութեան: 

1946 թուականին Կոստանեանը մեկնում է Նոր Ջուղայ, 

ստանձնելու Իրան-Հնդկաստան թեմի առաջնորդի պարտա-

կանութիւնը, իսկ նրա տեղը Թեհրան է ժամանում Ռուբէն ե-

պիսկոպոս Դրամբեանը: Նա կարևոր դեր ունեցաւ 1946 թ. 

դէպի Հայաստան կատարուած իրանահայութեան զանգուա-

ծային ներգաղթի կազմակերպման մէջ: 

Համաշխարհային երկրորդ պատերազմից յետոյ Իրանը 

որդեգրել էր հակախորհրդային քաղաքականութիւն և սկսել 

երկրի ներսում հալածել և հետապնդել խորհրդային միու-

թեան համակիրներին, իսկ ԽՍՀՄ-ի քաղաքացիներին դի-

տում էին որպէս լրտեսներ: Վատատեսութիւնը այն աստի-

ճանի է հասնում, որ երբ մահանում է Ատրպատականի թեմի 

առաջնորդ արքեպս. Մելիք Թանգեանը 1948 թ., Մայր Աթո-

ռը չի կարողանում նրա տեղը նոր առաջնորդ գործուղել 

Թաւրիզ և թեմի գործերը երկար տարիներ ղեկավարում էին 

տեղացի հոգևորականները, որպէս առաջնորդի տեղակալ-

ներ: 

Բայց բոլոր դժուարութիւններով հանդերձ իրանահայ 

համայնքն իր կապը պահում է Մայր Աթոռի հետ, այնպէս, 



344 

 

որ համայնքը շարունակում է իր նուիրտւութիւնները կատա-

րել Մայր Աթոռին1: 

1949 թ. Իրանի նախարարների խորհուրդի որոշումով, Ի-

րան ժամանած հոգևորականները պէտք է ընդունէին Իրանի 

քաղաքացիութիւն, որը դժուարութիւն առաջացրեց ԽՍՀՄ-ի 

քաղաքացիութիւն ունեցող թեմերի առաջնորդների համար, 

և Կոստանեանը պարտադրուած լքում է Իրանը: Հարկ է նշել, 

որ Դրամբեանը այդ օրէնքը ընդունելուց 6-7 ամիսներ առաջ, 

մինչև օրս չը պարզուած պատճառով լքել էր Թեհրանի թեմը 

և վերադարձել հայրենիք2: 

Իսկ Մայր Աթոռը թեմերի ներկայացուցիչների միջոցով, 

Իրանի իշխանութիւնների հետ բանակցութիւններ է սկսում, 

ելք գտնելու սոյն կացութեան համար: 

1952 թ. մահանում է Գարեգին Ա. Մեծի Տանն Կիլիկիոյ 

կաթողիկոսը իսկ նոր կաթողիկոսի ընտրութեան համար Ան-

թիլիասում անհամաձայնութիւն է ծագում, որը դուրս գալով 

Անթիլիասի հոգևորականների շրջանակից տարածւում է Սի-

րիայի և Լիբանանի համայնքներում: Այդ տարաձայնութեան 

հիմնական պատճառը աշխարհում գոյութիւն ունեցող երկու 

հակադիր ճամբարների ազդեցութիւնն էր։ Դրանցից իւրա-

քանչիւրի հայ ներկայացուցիչները ջանում էին Կիլիկիոյ կա-

թողիկոսութիւնն իրենց հսկողութեան տակ առնել: 

1955 թ. Սեպտեմբեր 30-ին Ամենայն Հայոց կաթողիկոս է 

ընտրւում Վազգէն եպիսկոպոս Բուխարեստեցին (Պելճեան): 

Կաթողիկոսի ընտրութեան ներկայ էին Կիլիկիոյ կաթողիկո-

սութեան ներկայացուցիչները: Ընտրութիւնը կատարւում է 

Մայր Աթոռին պատկանող թեմերի ներկայացուցիչների մի-

                                                           

1 Տե՛ս «Էջմիածին», Գ-Դ, 1948, էջ 89։ 
2 Տե՛ս «Էջմիածին», Բ, 1952, էջ 17։ 



345 

 

ջոցով, որոնց մէջ էին նաև իրանահայ երկու թեմերի1 ներ-

կայացուցիչները2, որը ապացոյցն էր, թէ տիրող վիճակում 

դեռ իրանահայ թեմերը իրենց կապը պահպանել էին Մայր 

Աթոռի հետ: 

Անթիլիասում տեղի ունեցող քաղաքական տարաձայ-

նութիւնների հետևանքով դեռևս չէր յաջողել կաթողիկոս 

ընտրել, ուստի Վազգէն Ա. կաթողիկոսը առաջարկում է Կի-

լիկիոյ կաթողիկոսութեան բոլոր եպիսկոպոսներին և ազգա-

յին իշխանութեան ներկայացուցիչներին, նաև Երուսաղեմի 

ու Կոստանդնուպոլսի պատրիարքներին մեկնեն Էջմիածին, 

որտեղ լուծեն գոյութիւն ունեցող խնդիրը և օծեն նոր կաթո-

ղիկոսին, որը Կոստանդնուպոլսի պատրիարք Գարեգին ար-

քեպս. ընդառաջում է, բայց Անթիլիասից կաթողիկոսի տե-

ղապահ Խորեն եպիսկոպոս Բարոյեանը առաջարկը մերժում 

է: Վազգէն կաթողիկոսը պատասխան հեռագրով պատրաս-

տակամութիւն է յայտնում օժանդակել Անթիլիասի միաբա-

նութեան որպէսզի կաթողիկոսի ընտրութիւնը կատարուի 

Անթիլիասում3: 

Ուստի Անթիլիասում խնդիրները լուծելու նպատակով, 

Վազգէն Ա. կաթողիկոսը 1956 թ. Փետրուար 12-ին Պէյրութ է 

ժամանում, մասնակցելու պատգամաւորական ժողովին, որի 

ընթացքին պիտի ընտրուէր կաթողիկոսը, բայց ժողովը ա-

նարդիւնք աւարտւում է և վեհափառը հեռանում է Անթիլիա-

սից: Իսկ Փետրուար 20-ին նորից գումարւում է պատգամա-

ւորական ժողով, որի ընթացքին ընտրւում է Զարեհ եպիսկո-

                                                           

1 Իրան-Հնդկաստան թեմից, Վարդան աւագ քահանայ Վարդանեանը, Խաչիկ Եղի-

կեանը և Հայկ Նաջարեանը: Ատրպատականի թեմից, Կարապետ աւագ քահանայ 

Տէր Կարապետեանը, Ռոման Արզումանեանը և Խաչիկ Հայրապետեանը: Տե՛ս «Էջ-

միածին», Ժ-ԺԱ, 1955, էջ 31։ 
2 Տե՛ս անդ։ 
3 Տե՛ս «Էջմիածին», Զ, Յունիս 1956, էջ 8-9։ 



346 

 

պոսը, որպէս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոս, որը չի ըն-

դունւում Անթիլիասի մի խումբ եպիսկոպոսների նաև Ամե-

նայն Հայոց Կաթողիկոսի կողմից: Միաբանութեան այն 

խումբը, որ մերժում էր կաթողիկոսի ընտրութիւնը, Խադ ե-

պիսկոպոս Աջապահեանին ընտրում է որպէս կաթողիկոսի 

տեղակալ մինչև նոր կաթողիկոսի ընտրութիւնը: Սոյն վիճա-

կի հետևանքով երկու խմբերի և նրանց հովանաւորող քա-

ղաքական ուժերի մէջ քաշքշուք է տեղի ունենում, որը հան-

գում է ֆիզիքական բախումների: 

Վազգէն Ա. կաթողիկոսը 1956 թ. Օգոստոս 13-ին մի նա-

մակով ամբողջ եղելութիւնը բացատրում է Լիբանանի նա-

խագահ Քամիլ Շամունին և տեղեկացնում նրան, որ Հայոց 

Եկեղեցու եպիսկոպոսական դասի կողմից Զարեհ եպիսկո-

պոսի ընտրուելը որպէս կաթողիկոս օրինական չի համար-

ւում1: 

Վազգէն Ա. կաթողիկոսը երկու կողմերին հրաւիրում է 

Էջմիածին, անհամաձայնութիւնները լուծելու նպատակով 

նաև Զարեհ և Ղևոնդ եպիսկոպոսներից խնդրում հետաձգել 

կաթողիկոսի ընտրութիւնը մինչև երկու կողմերի բանակցու-

թիւնը, բայց այն մերժւում է Խորէն եպիսկոպոսի կողմից և 

Զարեհ եպիսկոպոսին որպէս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողի-

կոս օծում են Սեպտեմբեր 2-ին2: Սա պիտի համարել Էջ-

միածնի Մայր Աթոռի և Անթիլիասի կաթողիկոսարանների 

նախկին սերտ յարաբերութիւնների աւարտը3: 

Այն քաղաքական ուժերը, որոնք հովանաւորել էին Զա-

րեհ կաթողիկոսին հակախորհրդային մօտեցում ունէին, որի 

գործունէութիւնը համընկնում էր Իրանի, Յունաստանի և 

                                                           

1 Տե՛ս «Էջմիածին», Ը-Թ, 1956, էջ 10։ 
2 Տե՛ս նոյն տեղում, էջ 10-14, նաև «Էջմիածին», Ժ-ԺԲ, 1956, էջ 8։ 
3 Տե՛ս «Էջմիածին», Ժ-ԺԲ, 1956, էջ 8-12, նաև «Էջմիածին», Գ, Մարտ 1960։ 



347 

 

ԱՄՆ-ի վարած քաղաքականութեան հետ: Հակախորհրդային 

այդ ուժերը 1952 թուականից սկսել էին իրենց ազդեցութիւ-

նը տարածել Իրանի երէք թեմերի պատգամաւորական ժո-

ղովների վրայ, որոնց մօտեցումը համընկնում էր Իրանի իշ-

խանութիւնների որդեգրած քաղաքականութեան հետ, յատ-

կապէս, որ Իրանը 1955 թ. միացաւ ԱՄՆ-ի կազմաւորած 

CENTO1 կազմակերպութեանը, որի նպատակն էր պայքա-

րել ԽՍՀՄ դէմ և նրա ազդեցութիւնը չէզոքացնել տարա-

ծաշրջանում: 

Չնայած Իրանը և ԽՍՀՄ գտնւում էին հակադիր ճամ-

բարներում բայց դեռևս մինչև 1957 թ. իրանահայութեան ե-

րեք թեմերի հոգևոր դասը իրենց կապը պահպանել էին 

Մայր Աթոռի հետ2: Իսկ անկախ գոյութիւն ունեցող աշխար-

հաքաղաքական վիճակից Ամենայն Հայոց կաթողիկոսը ջա-

նում էր իր կապը պահպանել Իրանի արքայի հետ, լուծելու 

նպատակով գոյութիւն ունեցող դժւարութիւնը3: 

 Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի և Կիլիկիոյ կաթողիկոսու-

թեան յարաբերութիւններըը դառնում են մրցակցային և աշ-

խարհում տիրող քաղաքական իրավիճակի ազդեցութեան 

ներքոյ հայկական կուսակցութիւնների գործունէութեան 

հետևանքով աւելի է խորանում նրանց միջև գոյութիւն ունե-

ցող սառն վերաբերմունքը: Կիլիկիոյ կաթողիկոսութիւնը ջա-

նում է իր ազդեցութեան տակ առնել Իրանի երեք թեմերը, 

որն աննկատ չի մնում Մայր Աթոռի աչքին, որ իր սրտնեղու-

թիւնն է յայտնում Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան4: 

Իրանի երէք թեմերից, Թեհրաի թեմը առաջինն էր, որ 

1958 թ. Մարտի 29-ին մի կարճ նամակով տեղեկացնում է 

                                                           

1 Central Treaty Organization՝ Կենտրոնական դաշնագրի կազմակերպութիւն։ 
2 Տե՛ս «Էջմիածին» Ա, 1957, էջ 24 և 26, նաև«Էջմիածին», Դ, 1957, էջ 14 և 20։ 
3 Տե՛ս «Էջմիածին», Դ, Ապրիլ 1958, էջ 7։ 
4 Տե՛ս «Էջմիածին», Ե, 1958, էջ 3-7։ 



348 

 

Վազգէն Ա. կաթողիկոսին թէ Թեհրանի թեմի պատգամաւո-

րական ժողովը հիմնւելով Իրանի նախարարների խորհուր-

դի 1949 թ. որոշումի վրայ, որոշել է դադարեցնել իր «ձևա-

կան կապը» Էջմիածնի Մայր Աթոռի հետ, որին ի պատաս-

խան Վազգէն Ա. կաթողիկոսը Ապրիլ 24-ին մի նամակով 

մերժում է կայացրած որոշումը այն անօրինական համարե-

լով և վստահեցնում Թեհրանի Թեմական խորհուրդին, որ Ի-

րանի իշխանութիւնների հետ տեղի ունեցող բանակցութիւն-

ները պիտի արդիւնք տան, ուստի խրախուսում է Թեմական 

Խորհուրդին որևէ գործ չը ձեռնարկել այդ կապակցու-

թեամբ1: 

1958 թ. Անթիլիասից Իրան է ժամանում Խորէն արքե-

պիս. Բարոեանը, որը հանդիպումներ է ունենում երեք թեմե-

րի Թեմական Խորհուրդների և համայնքների քաղաքական 

ղեկավարութեան հետ: Տեղի ունեցող բանակցութիւնների 

բուն թեմաները և մանրամասութիւնները մինչև օրս չի հրա-

պարակւել: 

Սոյն տարւայ Յուլիսի 24-ին Ատրպատականի թեմի կող-

մից, Թեհրանի թեմի նամակի բովանդակութիւնով մի նամակ 

է յղւում Վազգէն Ա. կաթողիկոսին, որտեղ նշւում է, թէ թեմի 

պատգամաւորական ժողովը Յուլիս 12-ին որոշել է դադա-

րեցնել «ձևական կապը» Մայր Աթոռի հետ և Անթիլիասին 

միանալու որոշում է կայացրել, իսկ նոյն ժամանակ Անթի-

լիասից ևս մի նամակ է ուղարկւում Էջմիածնի Մայր Աթոռին 

և տեղեկացնում թէ Իրանի երէք թեմերը արդէն պատկանում 

են Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան: Էջմիածին 

Մայր Աթոռից նամակ է յղւում Ատրպատականի թեմին Սեպ-

տեմբեր 1-ին և տեղեկացնում, որ Մայր Աթոռի համար ա-

նընդունելի է թէ Թեհրանի և թէ Ատրպատականի թեմերի 

                                                           

1 Տե՛ս «Էջմիածին», Զ, 1958, էջ 7-8։ 



349 

 

պատգամաւորական ժողովների որոշումը, անջատուելու 

համար Էջմիածնի Մայր Աթոռից1: 

Հարկ է նշել, որ Մայր Աթոռին պատկանող թեմերի ան-

ջատուելու գործընթացքը չի սահմանափակւում միայն Իրա-

նով, այնպէս, որ դոյն տարուայ Հոկտեմբեր ամսին յունահայ 

թեմը ևս դադրեցնում է իր կապը Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիած-

նի հետ և միանում Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան2: 

Հակառակ Էջմիածնի Մայր Աթոռի մերժումին և իրանա-

հայ համայնքների ցանկութեան3, Իրանահայ քաղաքական 

ուժերի որոշումով և Իրանի ժամանակի իշխանութեան ցան-

կութեամբ, երեք թեմերը անցնում են Կիլիկիոյ կաթողիկո-

սութեան հսկողութեան ներքոյ և իւրաքանչիւր թեմի համար 

Անթիլիասից գործուղւում են թեմակալ առաջնորդներ: 

1959 թ. Թեհրանի թեմի առաջնորդ է նշանակւում՝ Ար-

տակ արքեպս. Մանուկեանը, 1961 թուականին Իրան-Հնդ-

կաստան թեմի համար նշանակւում է Ներսէս վարդապետ 

Բախտիկեանը, իսկ Ատրպատականի թեմի առաջնորդ Ներ-

սէս արքեպս. Մելիք Թանգեանի մահից յետոյ 1948 թ., թեմի 

հոգևոր գործերը ղեկավարում էին տեղապահ հոգևորական-

ների միջոցով մինչև 2002 թ., երբ Անթիլիասից Թաւրիզ է 

ժամանում Նշան արքեպս. Թոփուզեանը, որպէս Ատրպա-

տականի թեմի առաջնորդ: 

Ի դարի՝ երեք թեմերին կապուող իրադարձութիւնների 

փաստաթղթերը մինչև օրս չեն հրատարակուել, և շատ հար-

ցեր անպատասխան են մնացել: Իսկ հասարակութեան այն 

հարցին, թէ ինչու թեմերը անջատուեցին Մայր Աթոռից, հա-

մայնքի ղեկավարութիւնն անջատուելու միակ պատճառը 

                                                           

1 Տե՛ս «Էջմիածին», Թ, 1958, էջ 7-8։ 
2 Տե՛ս «Էջմիածին», Գ, 1960, էջ 48։ 
3 Տե՛ս Լևոն Ահարոնեան, Փոթորկոտ կեանքիս օրերը, Թեհրան 2009, էջ 384։ 



350 

 

ներկայացնում է 1949 թ. Իրանի իշխանութիւնների քաղա-

քական դիրքորոշմանը1։ Մինչդեռ պարզ իրականութիւն է, 

որ Հայաստանի խորհրդայնացումից յետոյ Հայաստանից 

դուրս գտնուող հայկական հակախորհրդային ուժերը նպա-

տակադրուել էին Մայր Աթոռից պոկել այն բոլոր թեմերը, ո-

րոնք գտնւում էին ԽՍՀՄ տարածքից դուրս և դրանք կցել 

Անթիլիասի կաթողիկոսութեան, իրենց քաղաքական նպա-

տակները իրագործելու համար2, ինչն աւելի արագ ընթացք 

ստացաւ Բ աշխարհամարտից յետոյ առաջացած իրադրու-

թեան բերումով: 

1958 թ. իրանահայ համայնքը հակառակ իր ցանկու-

թեան պարտաւորուեց դարաւոր կապը խզել Մայր Աթոռ 

սուրբ Էջմիածնի հետ, որի դրական կամ բացասական հետ-

ևանքները քննարկման նիւթ են: 

 

РОЛЬ КАТОЛИКОСАТА КИЛИКИИ В ЖИЗНИ 

ИРАНСКИХ АРМЯН 

 

Шаген Овсепян 

РЕЗЮМЕ 

Католикосат Киликии в две разные период времени 

имел свою роль и влияние в жизни иранских армян. 

Первое было в 13-ом веке, когда Киликийский 

Католикосат был еще католикосатом всех ар-мян, а 

второе влияние было уже когда он был Католикосатом 

Великого Дома Киликии. 

После Крестовых походов в 1246г. Римский Папа 

отправил письмо католикосу всех армян Константину 

Первому Бардзрабердци, где подчеркивал, что 

                                                           

1 Տե՛ս «Յոյս», Թեհրան, թիվ 64։ 
2 Տե՛ս Յովհաննէս Փահլևանեան, Իրանահայ համայնքը, Երևան 1989, էջ 174։ 



351 

 

католический церковь был основан благодаря Апостола 

Петра, и значит, что католическая церковь является 

единственной Апостольской цер-ковью и преемником 

этой церкви является Римский Папа, и только он имеет 

право возглавлять все Христианские церкви. Католикос 

Бардзрабердский основываясь на том, что Армянская 

церковь осно-вали Апостолы Фадей и Варфоломей и что 

армян-ская церковь тоже основали Апостолы и она 

имеет полное право называться Апостольской, и отказал 

Папе, ответив, что Армянская Апостольская Церковь то-

же основали Апостолы. 

Константин Бардзрабердский католикос стал про-

водить объединяющую политику армянских церквей, и 

таким образом его внимание сосре-доточелось и на 

монастырь им. Святого Фадея, который находился в 

регионе Маку современного Ирана. Но ситуация так не 

остовалась и религиозная буря дошла и до монастыря Св. 

Фадея. По решению католи-косов Григория VII 

Анаварзийского и Константина III Кесарийского, 

Армянская Апостольская Церковь объединилась с 

Католической церковью. Против этого решения 

выступили священники нескольких знаменитых духовных 

центр, а вот монастырь Св. Фаддея подчинялся решению 

католикоса. 

Имея в виду то, что армянские духовные центры 

были против воссоединению с католической цер-ковью, 

католические проповедники в 1340г. вынужденно 

покинули монастырь Св. Фадея и переехали в монастырь 

Цор Цори. В 1362 г. католикос Месроп Артазинский 

отменил решения предедущих католи-косов, но не 

смотря на это в армянском обществе Ирана религиозные 

споры и несогласия продол-жа-лись еще долгое время. 

В 1441г, когда центр Католикосата Всех армян был 

перемещен из Киликии в Армению, община армян Ирана 



352 

 

подчинялась ему, которая длилась до середины 20-ого 

века. 

После окончания Второй Всемирной войны, Иран 

усыновил антисоветскую политику. В 1949 г. по решению 

Совета Иранских министров, священники, которые 

прибыли в территорию Ирана, долж-ны были принять 

гражданство Ирана,и по этой причине лидеры армянских 

епархии в Иране покинули страну,а уже в 1955 г. Иран 

присоединился к орга-низации Синто, цель которого 

было бороться против СССР, а организатором были США. 

По причине политической ситуации Ирана ар-

мянская епархия Тегерана 29 марта 1958 г. по-ставила в 

известность католикоса Всех Армян Вазгена I (А), что 

они прекращают связь с Эчмиадзином, а 12 июля этого 

же года то же самое решение принял и епархия 

Атропатена (Атрпатакан). 

Вопреки отказа Эчмиадзина и желания общины 

иранских армян, три епархии иранских армян перешли 

под покравительство католикосата Киликии. 

 

THE ROLE CATHOLICOSATE OF CILICIA IN THE 

LIFE OF ARMENIAN COMMUNITIES OF IRAN 

 

Shahen Hovsepyan 

      SAMMARY 

The Catholicosate of Cilicia had its role and influence in 

the life of Armenian communities of Iran in two different 

periods, the first when it was considered the Catholicosate of 

all Armenians and the second time as The Armenian 

Catholicosate of the Great House of Cilicia. 

St. Thaddeus monastery has always been an important 

spiritual center since the 4th century and was a bridge between 

the Catholicoses and the Armenian communities of Iran. When 

Catholicosate moved to Cilicia, although the spiritual centers 



353 

 

of the Armenian communities of Iran follow catholicos of 

Cilicia. 

In 1246 Pope sends a letter to Armenian catholicos at 

Cilicia, where he emphasized that the Catholic Church was 

founded through the Apostles Paul, which is the only church 

that is Apostolic and the rightful successor of that Apostles is 

the Pope, so he has the right to head all Christian churches. 

Armenian catholicos relying on the Apostles Thaddeus and 

Bartholomew, who founded the Armenian Apostolic Church, 

and replied that the Armenian Church was also founded by the 

Apostles, after which his attention was focused on the 

monastery of St. Thaddeus. 

Due to political and security reasons two catholicos of 

Cilicia decided to unite the Armenian Church with the Catholic 

Church on 13 century, which was opposed by a number of 

important spiritual centers, but the abbot of St. Thaddeus 

monastery approached the decision of the catholicos. 

After time being under pressure of oppositional spiritual 

centers, the Catholic preachers had to move to the Tsor Tsor 

monastery founded by them near to St. Thaddeus monastery. 

On 1362 AD, the catholicos of Armenian church cancelled the 

decision of two catholicos to unite Armenian church with 

Catholic church but religious conflicts continued between 

advocators of both side for a few centuries in Armenian 

community of Iran. 

The Catholicosate of Armenia moved back to Armenia at 

Edjmiatsin city on 1441 but Catholicosate of Cilicia at Sis city 

continued to remain. Armenians of Iran as Armenians of 

Armenia obeyed from Catholicosate of Edjmiatsin. 

After World War II, the World divided into communist and 

anti-communist parties, and as a result the Catholicosate of 

Edjmiatsin remained in Soviet Armenia and Catholicosate of 

Cilicia in Lebanon which was anti-soviet country and had its 

influence on Armenians of World. 



354 

 

Iran became member of Central Treaty Organization 

member on 1955, which was anti-Soviet organization and 

under the pressure of Iran's government and the anti-Soviet 

leaders of Armenian communities at Iran, the three Armenian 

dioceses of Iran begin to sever their ties with Etchmiadzin 

catholicos and as a result of which the three dioceses appear 

in an uncertain situation for several years, until in 1958, when 

without consideration the objection of Etchmiadzin catholicos 

the three dioceses were placed under the control of the 

Catholicosate of Cilicia, and diocesan leaders are sent from 

Antelias for each diocese as of today. 

 

Շահէն Յովսէփեան, անկախ հետազոտող Իրանից: Մասնա-

գիտութեամբ՝ հաշւապահ: Աւելի քան 30 տարի ուսումնասիրել է Հա-

յաստանի և Իրանի պատմութիւնը, ճարտարապետութիւնը և դրա-

մագիտութիւնը, որոնց արդիւնքները հայերէն և պարսկերէն լեզունե-

րով հրատարակւել են Իրանի մի քանի գիտամշակոյթային պարբե-

րականներում: Թեհրանում լոյս տեսնող Պայման  պարբերականի 

խմբագրական կազմի անդամ է: 



Шаген Овсепян, независимый исследователь из 

Ирана, бухгалтер по профессии. Более 30 лет он 

изучал историю, архитектуру и нумизматику Арме-

нии и Ирана, результаты которых были опублико-

ваны в нескольких научных и культурных периоди-

ческих изданиях Ирана на армянском и персидском 

языках. Он является членом редакции периодиче-

ского издания «Пайман», издаваемого в Тегеране. 



mailto:shahenhovsepian@gmail.com
mailto:shahenhovsepian@gmail.com


355 

 

Shahen Hovsepian, independent researcher from 

Iran. By profession as accountant who has 30 years 

research on history, architecture and numismatic of 

Armenia and Iran, which the result published on 

Armenian and Farsi languages in scientific and cultural 

magazines at Iran. He is a member of the editorial staff 

of "Paiman" periodical published in Tehran. 



 

 

 

  

mailto:shahenhovsepian@gmail.com


356 

 

Մանյա Նաջարյան 

Կ ․ՊՈԼՍԻ ԵՒ ԿԻԼԻԿԻԱՅԻ (ՍՍԻ) ՆՎԻՐԱՊԵՏԱԿԱՆ 

ԱԹՈՌՆԵՐԻ ՀԱԿԱՍՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԱՐՏԱՑՈԼՈՒՄԸ Կ. 

ՊՈԼՍԻ ՀԱՅՈՑ ԱԶԳԱՅԻՆ ԺՈՂՈՎՈՒՄ 

Հիմնաբառեր՝ Կիլիկիայի կաթողիկոսություն, Ազգային ժողով, 

Կ․Պոլսի պատրիարքարան, Էջմիածին, նվիրապետական աթոռներ, 

Աջապահյաններ: 

 

Ключевые слова: Киликийский католикосат, Народное 

собрание, Константинопольский патриархат, Эчмиадзин, 

Национальная Конституция, иерархический престол, 

Ачапачяны. 

 

Key words: Cilicia’s Catholicosate, National Assembly, 

Constantinople's Patriarchate, Ejmiadzin, National Constitution, 

Hierarchichal Sees,  Ajapachyans. 

 

Հոդվածում խոսվում է Կ․ Պոլսի և Կիլիկիայի (Սսի) նվի-

րապետական Աթոռների հակասությունների մասին, որոնք 

առնչվում են կաթողիկոս ընտրելուն, ընտրության կարգին, 

իրավասության (Սսի կաթողիկոս-Ազգային ժողով-Կ․ Պոլսի 

հայոց պատրիարք, Ամենայն հայոց կաթողիկոս) խնդրին։ 

Մենք փորձել ենք աղբյուրագիտական քննության միջոցով 

Ազգային ժողովի ատենագրություններից վեր հանել անել 

այն կարևոր տեղեկությունները, որոնք կարող են լույս 

սփռել Կիլիկիայի կաթողիկոսության այդքան կարևոր հար-

ցերի վրա։ 

Կիլիկիայի կաթողիկոսական աթոռը շուրջ 1,5 դար 

(1731-1865 թթ.) գտնվում էր Աջապահյան տոհմի ձեռքում, 



357 

 

ինչպես Մ. Աբեղյանն է բնութագրում, այն «...ժամանակից ի 

վեր մի տեսակ ժառանգական էր Աջապահեան ցեղին»1: Սա-

կայն Կիրակոս Բ կաթողիկոսի (1855-1865 թթ.) մահվանից 

հետո Կ. Պոլսի պատրիարքարանը չի ընդունում ժառանգա-

կան այս դրությունը, «մանաւանդ աչքի զարնող դէմք մըն ալ 

չէր մնացած Աջապահեան տոհմէն՝ ուղիղ գծով»2, և որոշում 

է կաթողիկոսական ընտրություններն անցկացնել Ազգային 

սահմանադրության դրույթներին համապատասխան: Հաշվի 

առնելով, որ կաթողիկոսական երեք աթոռներն էլ (Էջմիած-

նի, Սսի, Աղթամարի) միաժամանակ թափուր են մնացել, 

1865 թ. դեկտեմբերի 24-ին Ազգային ժողովում կազմվում է 

կաթողիկոսական հանձնաժողով, որին էլ հանձնարարվում է 

զբաղվել այդ հարցով3: Ազգային վարչությունը մինչև ընտ-

րությունների անցկացումը Կիլիկիայի աթոռի տեղապահ է 

նշանակում Այնթապի առաջնորդ Մկրտիչ եպիսկոպոս Սե-

մերճյանին, որի վերաբերյալ 1866 թ. փետրվարի 7-ին հրա-

մանագիր է հղում Բ. Դուռ, միաժամանակ նամակ է ուղար-

կում Սսի եպիսկոպոս Նիկողոսին (մայրական գծով Աջա-

պահյան էր, Կիրակոս Աի քեռորդին էր) 4, սակայն վերջինս 

օգտվելով Ազգային վարչության խառը դրությունից՝ 1866 թ. 

հուլիսի 11-ին գիշերով գաղտագողի օծվում է կաթողիկոս: 

1866 թ. հուլիսի 12-ին Եկեղեցական համագումար ժողովը ոչ 

միայն անվավեր է ճանաչում Սսի եպիսկոպոսի կաթողիկո-

սությունը, այլև ընտրելիների եռանուն ցանկ է պատրաս-

                                                           

1 Մ. Աբեղեան, Գէորգ Դ. Մեծագործ կաթողիկոս Ամենայն Հայոց (Համառօտ կեն-

սագրութիւն), Վաղարշապատ, 1899, էջ 39: 
2  Բաբգէն Ա․ Աթոռակից կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ, Պատմութիւն կաթո-

ղիկոսաց Կիլիկիոյ (1441-էն մինչեւ մէր օրերը), Անթիլիաս-Լիբանան, 1939, էջ 674։ 
3 Տե՛ս Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ, 1860-1870, էջ 286: 
4 Տե՛ս Բաբգէն Ա․ նշվ․ աշխ․, էջ 682։ 



358 

 

տում1: Կիլիկիայի աթոռի կաթողիկոսի թեկնածու են ընտր-

վում երեք արժանավոր եկեղեցականներ՝ Ներսես եպիսկո-

պոս Վարժապետյանը (21 ձայն), Արիստակես եպիսկոպոս 

Դերձակյանը (17 ձայն), Հովհաննես եպիսկոպոս Եդեսյանը 

(15 ձայն)2: Հուլիսի 22-ին հրավիրված Ազգային ժողովը 

միաձայն հաստատում է Եկեղեցական համագումար ժողովի 

վճիռը և թափուր հռչակում Սսի ու Աղթամարի կաթողիկո-

սական աթոռները3: Կ. Պոլսի պատրիարքն էլ շրջաբերական 

կոնդակով անարժան է ճանաչում երկու ինքնակոչ կաթողի-

կոսներին4: Խոսելով Նիկողոս եպիսկոպոսի մասին՝ Պողոս 

պատրիարքը նկատում է, որ վերջինս «… այնպիսի գայթակ-

ղելի անցեալ մը ունի, որ եթէ շատերու հաւանութեամբ ալ 

ընտրուելու ըլլար՝ դարձեալ Եկեղեցին չի պիտի հաճէր ու 

պիտի մերժէր զնա իբրեւ իսպառ անարժան այսպիսի 

բարձր աստիճանի»5: 

 Պատրիարքը խնդիրը ներկայացնում է նաև Ամենայն 

հայոց կաթողիկոսին, որի հրամանով հաստատված մասնա-

ժողովը 1867 թ. փետրվարի 6-ին վեց հոդվածից բաղկացած 

                                                           

1 Տե՛ս «Արշալոյս Արարատեան», 1866, թիւ 784: Իրականում, Վիճակային ժողովի 

կողմից Սսի և Աղթամարի աթոռների համար ընտրելիների ցուցակ պատրաստելը 

հակասում էր կաթողիկոսական հանձնաժողովի տեղեկագրին, քանի որ երկու 

դեպքում էլ պետք է միաբանության կողմից ներկայացված ցուցակից ընտրվեր 

կաթողիկոսը: Բայց քանի որ հիշյալ աթոռների միաբանությունները տվյալ պահին 

այն վիճակում չէին, որ կարողանային օրինավոր թեկնածուների ցուցակ կազմել, 

ուստի Վիճակային ժողովը որոշում է ցուցակ կազմելու պարտավորությունն իր վրա 

վերցնել, որն, ըստ մեզ, նման պարագայում ավելի ճիշտ է: 
2 Տե՛ս Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ», 1860-1870, էջ 321-325: Մ.Իզմիրլեան, Հայ-

րապետութիւն Հայաստանեայց Եկեղեցւոյ և Սիս ու Աղթամար, 1881, էջ 570-571: 
3 Տե՛ս Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ, 1860-1870, էջ 326: Մ. Իզմիրլյան, նշվ. աշխ., 

էջ 573: 
4 Տե՛ս Մատենադարան, ձեռագիր N 3721, թ. 65 ա: 
5 Գրականության և Արվեստի թանգարան (այսուհետև՝ ԳԱԹ), Թ. Ազատյանի ֆ., բ. 4, գ. 

83, թ. 1: 



359 

 

առաջարկներ է հանձնում պատրիարքին1: Փետրվարի 10-ին 

հրավիրված նիստը արդյունք չի տալիս՝ քվորումի բացակա-

յության պատճառով, իսկ փետրվարի 24-ին կայացած նիս-

տում այլ հարցերի հետ քննարկվում է նաև Սսի կաթողիկոսի 

կողմից երեսփոխաններին ուղղված բողոքագիրը, որում Նի-

կողոս եպիսկոպոսը ամբաստանություն էր համարում իր՝ 

գաղտագողի կաթողիկոս օծվելու հանգամանքը, պնդելով, 

որ օծվել է ժողովրդի խնդրանքով ու ներկայությամբ «… քա-

նի որ Կիլիկիոյ ազգայինք վստահ չէին Պատրիարքարանի 

կողմէն Տեղապահ ընտրուած անձին վրայ»2:  

Ազգային ժողովը կաթողիկոսական հարցը քննելու հա-

մար նոր հանձնաժողով է կազմում, որի ձախողումից հետո 

1867 թ. հոկտեմբերի 20-ին որոշվում է գործը հանձնել Խառն 

ժողովին և առաջարկել տեղեկագիր կազմել՝ հաշվի առնելով 

թեմական իրավունքները, Աջապահյան գերդաստանի ժա-

ռանգականության գործոնը, ինչպես նաև երկու աթոռները 

Կ. Պոլսի և Երուսաղեմի պատրիարքություններին միացնելու 

գաղափարը3: 

Խառն ժողովը տասը հոդվածից բաղկացած առաջարկ4 

է ներկայացնում, որի ուսումնասիրությունից այն եզրա-

հանգմանն ենք գալիս, որ Սիսն այս բոլոր խժդժություննե-

րից հետո Ամենայն Հայոց կաթողիկոսության Աթոռին հա-

վասար է (չնայած Ամենայն Հայոց վերտառությունը միայն 

Էջմիածնի կաթողիկոսի իրավունքն է) և պետք է պարտա-

                                                           

1 Տե՛ս Մ. Իզմիրլյան, նշվ. աշխ., էջ 639-650: Օրմանյան Մ., Ազգապատում, նշ. աշխ., էջ 

4776-4777: 
2 Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ, 1860-1870, էջ 335-336: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, 1860-1870, էջ 353: Իզմիրլյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 691-694: Մ. արքեպս․ 

Օրմանյան, նշվ. աշխ., էջ 4778: 
4 Տե՛ս Մ. Իզմիրլեան, նշվ. աշխ., էջ 702-710: 



360 

 

վորվի նրա նկատմամբ բարեկամական կարգավիճակում 

մնա:  

Խառն ժողովի տեղեկագրի ու նրա քննարկումների մա-

սին տեղեկություններ չկան Ազգային ժողովի ատենագրութ-

յուններում: Դրանց մասին որոշակիորեն պատկերացում 

կարելի է կազմել Գևորգ Դ կաթողիկոսի՝ 1868 թ. ապրիլին Կ. 

Պոլսի Պողոս պատրիարքին ուղղված կոնդակից1, որում կա-

թողիկոսը պահանջում է, որ այդ Սիսն ու Աղթամարը հպա-

տակվեն Մայր աթոռին, այլապես սպառնում է նախկինի 

նման թողնել իբրև հակաթոռ: Գևորգ Դ կարծում էր, որ ազ-

գային եկեղեցու միասնությունը հնարավոր է ապահովել ոչ 

թե երեք համահավասար իրավունքներով կաթողիկոսներ 

ճանաչելով, այլ մասնավոր կաթողիկոսներին՝ Էջմիածնի 

ընդհանրական կաթողիկոսին ենթարկվելով:  

Խառն ժողովի ծրագիրը հավանության չի արժանանում 

նաև Կ. Պոլսում, անգամ չի հասցնում քննարկվել Ազգային 

ժողովում: Անպաշտոն մնալու պայմանով Նիկողոսին թույ-

լատրվում է վերադառնալ Կիլիկիա (Կ. Պոլիս էր բերվել 1866 

թ. մարտի 17-ին), իսկ Սսի աթոռը տեղապահական պաշտո-

նով վարում է Հաճընի Պետրոս եպիսկոպոսը: Թեև դրանից 

հետո էլ, ինչպես փաստում է Իզմիրլյանը, Նիկողոսը ոչ պաշ-

տոնապես շարունակում է Սսում հավասար պատիվներ վա-

յելել, մինչև անգամ համարձակվում է եպիսկոպոսներ ձեռ-

նադրել2: 

Կիլիկիայի կաթողիկոսության խնդիրը դարձյալ առաջ է 

քաշվում Մկրտիչ Խրիմյանի պատրիարքության ժամանակ 

(1869-1873): Վերջինիս պատրիարք ընտրվելու կապակցութ-

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 711-735: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 736-737: 



361 

 

յամբ շնորհավորական կոնդակ1 հղելով՝ Գևորգ Դ պատվի-

րում է նախանձախնդիր լինել նախնիների իրավունքներին, 

գործել Մայր աթոռի օգտին, թույլ չտալ, որ Սսի ու Աղթամա-

րի եպիսկոպոսները Ս. Էջմիածնի թեմում իրավունք բանեց-

նեն կամ պաշտոն վարեն: 

Կիլիկիայի կաթողիկոսության հարցը նորակազմ Ազգա-

յին ժողովում քննարկման է դրվում 1870 թ. օգոստոսի 28-ին: 

Քաղաքական ժողովի ատենադպիր Տիգրան Յուսուֆյանը 

հակիրճ ներկայացնում է այն մի քանի գործողությունների 

մասին, որոնք ձեռնարկել է Քաղաքական ժողովը: Դրանք 

են՝ 1) Նիկողոսին Սսից հեռացնելու համար դիմել են Բ. Դ-

ռանը, 2) Մինչև նոր կաթողիկոսի ընտրությունը Սսի կաթո-

ղիկոսական տեղապահ են ընտրել Տիգրանակերտի առաջ-

նորդ Հակոբ եպիսկոպոսին:  

Վեց նիստ շարունակ բուռն քննարկումներ են ընթանում 

Ազգային ժողովում Կիլիկիայի կաթողիկոս ընտրելու, ընտ-

րության կարգի, իրավասության խնդրի շուրջ: Հիմնական 

առաջարկներով հանդես են գալիս չորս երեսփոխաններ՝ 

Ռուբեն Կումուշկերտանը, Գրիգոր Օտյանը, Ստեփան Փա-

փազյանը և Նահապետ Ռուսինյանը: Առաջինն առաջարկում 

է, որ Կ. Պոլիսը չմիջամտի հարցին և Սսի կաթողիկոսի ընտ-

րության իրավունքը հանձնի Էջմիածնի կաթողիկոսին: 

 Օտյանն էլ, պատմական ակնարկ անելով 1866 թ. որո-

շումներին, գտնում է, որ պետք է առաջնորդվել Ազգային 

ժողովով և ոչ մի կերպ չպետք է հարցի լուծումը հանձնել Էջ-

միածնին, հակառակը, պետք է հզորացնել Սսի կաթողիկո-

սությունը հենց Էջմիածնի կաթողիկոսության համար:  

                                                           

1 Տե՛ս Մատենադարան, Իզմիրլյան կաթողիկոսի արխիվ, թղթ. 10, վավ. 74, թ. 2-3, 

ձեռագիր, բնագիր։  ՀԱԱ, ֆ. 57, ց. 2, գ. 16, թ. 1-3: 



362 

 

Փափազյանն իր մտահոգությունն է հայտնում, որ Սսի 

միաբաններից իրենց կաթողիկոսին ընտրելու դարավոր ի-

րավունքներից զրկելով «Բ. Դուռն ալ իրաւունք կունենայ 

ժամանակին պահանջած հանգամանքները չունիք ըսելով 

մեր ձեռքէն խլել մը իրաւունքները առնուլ, եւ մինչեւ իսկ 

Պատրիարքն ընտրել»1:  

Խնդրի մանրամասն լուսաբանմամբ հանդես է գալիս 

Ռուսինյանը: Ընտրությունը թողնելով թեմականներին՝ նա 

առաջարկում է վավերացումը վերապահել կեդրոնին, «ընտ-

րութեան իրաւունքը տեղացւոցն է, վաւերացման իրաւունքը 

կեդրոնին է»2: Ռուսինյանի առաջարկը հավանության է ար-

ժանանում, իսկ հոկտեմբերի 16-ի նիստում որոշվում է, որ 

Ազգային ժողովը կատարի կաթողիկոսական ընտրության 

վավերացումը, միաժամանակ կազմվում է հանձնաժողով Կ. 

Պոլսի պատրիարքի և երեք՝ Էջմիածնի, Սսի և Աղթամարի 

կաթողիկոսների հարաբերությունների խնդիրը քննելու հա-

մար: 

Կիլիկիայի կաթողիկոսության խնդրի շուրջ երկու ամիս, 

վեց նիստ տևած քննարկումներից, վիճաբանություններից 

հետո որոշում են Մայր աթոռի ընդհանուր իրավասությունը 

ճանաչելով հանդերձ նրան դուրս թողնել ընտրության գոր-

ծողություններից, քանի որ կաշկանդված է Պոլոժենիեով, 

ուստի և անկախ չի կարող գործել, միաժամանակ հարգել 

թեմականների իրավունքը՝ ամրապնդելով Կ. Պոլսի ու Ազ-

գային ժողովի դիրքերը:  

                                                           

1 «Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ», 1870-1874, էջ 36:  
2 Նույն տեղում, էջ 61: Մի ամբողջ նիստ էլ զբաղեցնում է այն հարցի քննարկումը, թե 

ինչ պետք է հասկանալ «կեդրոն» ասելով, Խառն ժողովը, թե՞՝ Ընդհանուր: Ի վերջո, 

որոշվում է, որ այդ իրավասությունը պատկանում է Ազգային Ընդհանուր ժողովին: 

Տե՛ս Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ, 1870-1874, էջ 118: 



363 

 

 Սսի խռովություններն առժամանակ դադարում են, 

բայց մեկ տարուց ավելի ժամանակ է պահանջվում, մինչև 

որ վավերացվում է կաթողիկոսի ընտրությունը: Թեև Կեդրո-

նական վարչության հրահանգը տրվել էր 1871 թ. մայիսի 4-

ին1, բայց միայն օգոստոսի 14-ին է պատրիարք Խրիմյանին 

հաջողվում կառավարության աջակցությամբ Սսից հեռաց-

նել Նիկողոս եպիսկոպոսին։ Սիս են ուղարկվում եպիսկո-

պոս Սիմեոն Սեֆերյանը և առևտրական Հովհաննես Ֆրենկ-

յանը, որոնց էլ միանում է Բ. Դռան կողմից ուղարկված 

Խուրշիդ փաշան, ով պետք է հսկեր վերոհիշյալ հրահանգի 

անխափան գործադրումը:  

1871 թ հոկտեմբերի 21-ին Ադանայում կայացած ընտ-

րությունների արդյունքում չորս թեկնածուներից ընտրողա-

կան ժողովը հոկտեմբերի 27-ին քսանութ քվեով Սսի կաթո-

ղիկոս է ընտրում Բերայի առաջնորդ Մկրտիչ Քեֆսիզյանին2: 

1871 թ. նոյեմբերի 12-ին Ազգային ժողովի 34-րդ նիս-

տում3 վավերացվում է Մկրտիչ Քեֆսիզյանի ընտրությունը, 

որն ապօրինի է համարում Գևորգ Դ կաթողիկոսը և դեկտեմ-

բերի 11-ին Կ. Պոլսի պատրիարքին ուղղված հեռագրով մե-

ղադրում է նրան անօրինական որոշում կայացնելու համար 

և «...ընդդէմ նուիրական աւանդութեանց ․․․ առանց Մայր Ա-

թոռոյս յօժարի գործել յանուն մեր՝ առանց մեր գիտու-

թեան»4։ Մի քանի օր անց, դեկտեմբերի 15-ին, նմանատիպ 

հեռագիր-կոնդակով Գևորգ Դ-ն առաջարկում է Մկրտիչ 

Քեֆսիզյանին հրաժարվել անօրեն պաշտոնից, և «յարգել 

յամենայն սրտէ եւ ի մտաց զսահմանս և զկանոնս նախնեաց 

                                                           

1 Տե՛ս «Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ», 1870-1874, էջ 517-518։ 
2 Տե՛ս Մ. Իզմիրլյան, նշ. աշխ., էջ 862: Բաբգեն Ա․, նշվ․ աշխ․, էջ 715։ 
3 Տե՛ս «Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ», 1870-1874, էջ 530: 
4 Մ. Իզմիրլյան, նշվ. աշխ, էջ 895-896, «Արարատ», 1871, թիւ 8, էջ 417-423: 



364 

 

մերոց»1: Մի կոնդակ էլ հասցեագրված էր Խորեն Նար Բեյին 

(Գալֆայան)2: Կոնդակից երևում է, որ Գևորգ Դ-ն ուզում է 

միանգամից վերջ տալ Սսի ու Աղթամարի կաթողիկոսների 

անկախությանը և այդ թեմերը ենթարկել Էջմիածնին: Կաթո-

ղիկոսը նաև մտահոգություն է տեսնում եկեղեցու հնավանդ 

սովորությունների առումով, երբ Էջմիածնի եպիսկոպոսը 

(այս դեպքում Մկրտիչ Քեֆսիզյանը) լինելու է Սսի կաթողի-

կոս3: 

Գևորգ Դ-ի մեղադրանքներին ի պատասխան պատ-

րիարք Խրիմյանը և Ազգային Վարչությունը 1872 թ. մարտի 

10-ին բավականին ընդարձակ գրություն4 են ուղարկում կա-

թողիկոսին, որում փորձում են հիմնավորել, որ Սսի կաթողի-

կոսությունը ենթարկելով Կ. Պոլսի Ազգային ժողովին և օրի-

նականության սկզբունքին՝ կանխել են Հայաստանյայց Ս. Ե-

կեղեցու միասնությանն ու ամբողջականությանը սպառնա-

ցող վտանգը: Իսկ ինչ վերաբերում է Մկրտիչ Քեֆսիզյանի՝ 

Էջմիածնի եպիսկոպոս լինելու հանգամանքին, ապա դա ա-

վելի է հաստատում Էջմիածինն իբրև գերագահ ընդունելու 

փաստը: 

Թվում էր, թե կրքերը պետք է հանդարտվեին, բայց տե-

ղի է ունենում հակառակը: 1872 թ. ապրիլի 28-ին ստացվում 

է Ամենայն հայոց կաթողիկոսի մեղադրանքներով լի նամա-

                                                           

1 Մ. Իզմիրլյան, նշ. աշխ, էջ 898-905, «Արարատ», 1871, թիւ 8, էջ 424-425: 
2 Տե՛ս «Փունջ», 1872, թիւ 706: 
3 Սսի կաթողիկոսի ընտրության, Կ. Պոլսի պատրիարքության և Խրիմյանի հետ կապ-

ված հարցերի շուրջ որոշակի տեղեկություններ ենք քաղում նաև Գևորգ Դ-ի՝ Կովկասի 

փոխարքա Նիկոլայ Պավլովիչին ուղղված նամակներից, գրություններից (1871 թ. 

դեկտեմբերի 15-ին: Տե՛ս Մատենադարան, Իզմիրլյան կաթ. արխիվ, թղթ. 10, վավ. 76, 

ձեռագիր, բնագիր); 1872 թ. մարտի 15 (Մատենադարան, Իզմ. կաթ. արխիվ, թղթ. 10, 

վավ. 77, ձեռագիր, բնագիր; ՀԱԱ, ֆ. 57, ց. 2, թ. 28-31, ձեռագիր): 
4 Տե՛ս «Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ», 1870-1874, էջ 662-665: «Փունջ», 1872, թիւ 

721, Մ. Իզմիրլյան, նշվ. աշխ, էջ 925-950: 



365 

 

կը1, որն Ազգային ժողովում քննարկման է դրվում 1872 թ. 

մայիսի 26-ին: Գևորգ Դ-ն Խրիմյանին որակում է որպես օ-

տարների ձեռքի գործիք է, որի միջոցով ձգտում են ջլատել 

հայ եկեղեցու միությունը Մեղադրանքներից ազատվելու 

համար Խրիմյանն առաջարկում է անձամբ գնալ Էջմիածին 

և փարատել կաթողիկոսի կասկածները, բայց Ազգային ժո-

ղովը մերժում է պատրիարքի այդ առաջարկը: 

Կաթողիկոսի կոնդակի խնդրով Ազգային ժողովը զբաղ-

վում է մինչև դեկտեմբերի 29-ը: Ի վերջո, Ազգային ժողովի 

55-րդ նիստում խնդիրն ուսումնասիրելու նպատակով կազմ-

վում է 12 անդամից բաղկացած հանձնաժողով2, բայց վեր-

ջինս ևս չի կարողանում գործն ավարտին հասցնել: Ժողովր-

դի մեջ կրկին դժգոհություններ չառաջացնելու համար 

պատրիարքը հաստատված է համարում Մ. Քեֆսիզյանի 

ընտրության վավերացումը, և հարցը որոշ ժամանակ փակ-

վում է: 

Այն կրկին քննարկման առարկա է դառնում Ներսես 

Վարժապետյանի պատրիարքության ժամանակ (1874-1884), 

երբ Մ. Քեֆսիզյանը պաշտոնից հրաժարվելու սպառնալի-

քով մի շարք պահանջներ ու առաջարկներ է ներկայացնում 

Ազգային ժողովին։ Առաջարկները հիմնականում հետևյալն 

էին. ա) կաթողիկոսությունը Սսից տեղափոխել այլ վայր, բ) 

թուրքական տերության կողմից ամսական վճար սահմանել, 

գ) Սսո վիճակներն ընդարձակել, դ) Կիլիկիայի կաթողիկո-

սության արտոնություններն ու իրավասություններն ընդար-

ձակել3: 

                                                           

1 Տե՛ս ՀԱԱ, ֆ. 57, ց. 2, գ. 19, թ. 54-57: 
2 Տե՛ս «Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ», 1870-1874, էջ 786: 
3 Տե՛ս Իզմիրլյան Մ., նշ. աշխ, էջ 1079-1082; Օրմանյան Մ., նշ. աշխ., էջ 4976: Բաբգէն Ա․ 

նշ․ աշխ․, էջ 731-732։ 



366 

 

Մ. Քեֆսիսյանը 1874-1876 թթ. ընթացքում բազմիցս 

հանդես է գալիս նմանատիպ առաջարկներով ու սպառնա-

լիքներով: Դեռևս 1875 թ. մայիսի 16-ին Ազգային ժողովի 

կողմից այդ առաջարկ-սպառնալիքները քննելու նպատա-

կով ստեղծվել էր մասնաժողով, որի եզրակացությունը հիմք 

ընդունելով Ազգային ժողովը 1876 թ. մարտի 12-ին կայաց-

րած նիստում մեկ առ մեկ մերժելով Մ. Թեֆսիզյանի առա-

ջարկները՝ որոշում է հաղորդել վերջինիս, որ դրանք պնդե-

լու դեպքում պետք է ընդունված համարի նրա հրաժարակա-

նը 1 ։ Որոշումն էլ պատրիարք Վարժապետյանը հատուկ 

պաշտոնագրով2 1876 թ. մայիսի 17-ին տեղեկացնում է Մ. 

Քեֆսիզյանին: Վերջինս որոշ ժամանակ լռություն է պահ-

պանում՝ հասկանալով, որ օգուտ չունի պնդելը, բայց և շա-

րունակում է դիմել կամայականությունների ու անօրինա-

կանությունների, որոնց մասին թեմականներից անընդհատ 

գանգատներ են հղվում Ազգային ժողով: Ելնելով քաղաքա-

կան ծանր անցուդարձերից՝ պատրիարքարանն առժամա-

նակ (մինչև 1880 թ.) դադարեցնում է հարցի քննարկումը՝ 

փորձելով իր կողմից ուղարկված առաջնորդներով ու տեղա-

պահներով որոշակի քայլեր ձեռնարկել Կիլիկիայի թեմերի 

վիճակները բարելավելու համար: 1880 թ. հուլիսի 9-ին 

պատրիարք Վարժապետյանը հատուկ պաշտոնագրով պա-

հանջում է Մ. Քեֆսիզյանից վերջ դնել անօրինականություն-

ներին: Ստանալով պաշտոնագիրը՝ Քեֆսիզյանը փորձում է 

թեմական երեսփոխանների միջոցով արգելել Ազգային վար-

չությանը «քանդել» Սսի կաթողիկոսությունը: Մ. Քեֆսիզ-

յանն անձամբ է գալիս Կ. Պոլիս (1880 թ. դեկտեմբերի 17-ին) 

և պատրիարքին հանձնում թեմական ժողովի կազմած տե-

                                                           

1 Տե՛ս «Ատենագրութիւնք Ազգային ժողովոյ», 1875-1876, էջ 438: 
2 Տե՛ս Մատենադարան, Իզմ. կաթ. արխիվ, թղթ. 12, վավ. 268, թ. 14, ձեռագիր: 



367 

 

ղեկագիրը, որով պահանջում էին ընդլայնել Կիլիկիայի կա-

թողիկոսի իրավասությունները, գումարներ տրամադրել 

կաթողիկոսարանի վերանորոգման, 25 գիշերօթիկ վարժա-

րան պահելու համար և այլն1: Սակայն Մ. Քեֆսիզյանի 

ձգտումներն իրականություն չեն դառնում, դեռ ավելին, 

պատրիարքարանն է նոր պահանջներ ներկայացնում նրան: 

Մ. Քեֆսիզյանն այս անգամ բանակցություններ է սկսում Բ. 

Դռան հետ՝ փորձելով նրա միջոցով կաթողիկոսությունը Կ. 

Պոլսի պատրիարքական իշխանությունից անկախ հռչակել: 

Չնայած որ թուրքական կառավարությունը հատուկ պաշտո-

նագրով բավարարում է Մ. Քեֆսիզյանի պահանջը, սակայն 

վերջինս զրկվում է մի շարք առանձնաշնորհումներից, ուս-

տի և ինքն է հետ վերադարձնում այդ պաշտոնագիրը: Ազ-

գային ժողովը Կիլիկիայի կաթողիկոսական խնդրին անդրա-

դառնում է նաև 1881 թ. օգոստոսի 27-ին, բայց ապարդյուն։ 

Եւս 13 տարի (մինչև 1894 թ․ ) «պաշտոնավարած» Մ. 

Քեֆսիզյանը այդպես էլ չի ենթարկվում Ազգային ժողովի 

ընդունած որոշումներին, հանդես է գալիս Ազգային պատ-

րիարքարանի, Մայր Աթոռի, տեղի հայության դեմ՝ վարելով 

աստանդական կյանք, «գտնուելով երբեմն Այնթապ, երբեմն 

Հալէպ, բայց աւելի՝ Մարաշին կից Քերխան գիւղի ամառա-

նոցում»2: 

Մ. Քեֆսիզյանի մահվանից հետո թուրքական իշխա-

նություններն անընդհատ առիթ էին փնտրում ազդելու ընտ-

րության արդյունքների վրա։ Երբ 1895 թ. հունիսին Կիլի-

կիայի կաթողիկոս է ընտրվում Գրիգորիս արքեպիսկոպոս 

Ալեաթճյանը, որոշ գործիչներ կառավարությանը, Ամենայն 

                                                           

1 Տե՛ս նույն տեղում, թ. 30, ձեռագիր: 
2 «Կիլիկիա։ Փորձ աշխարհագրութեան արդի Կիլիկիոյ», Պետերբուրգ, 1894, էջ 143։ 



368 

 

Հայոց կաթողիկոսին բողոքում են այդ ընտրության դեմ1 և 

գաղտագողի կաթողիկոս օծում Սսի եպիսկոպոս Հովհաննես 

Գազանճյանին: Կառավարությունն էլ անօրինական է համա-

րում Գ. Ալեաթճյանի ընտրությունը: 

Իրավիճակը փոխվում է միայն Մ. Օրմանյանի պատ-

րիարքության ժամանակ (1896-1908), Հ. Գազանճյանը հե-

ռացվում է Կիլիկիայից, և Գ. Ալեաթճյանը հաստատվում է 

կաթողիկոսի պաշտոնին ու մնում մինչև իր մահը՝ 1899 թ.: 

Համեմատաբար կայունացում նկատվում է 1902 թ., երբ 62 

քվեով միաձայն Կիլիկիայի կաթողիկոս է ընտրվում բոլորի 

կողմից ընդունված Սահակ եպիսկոպոս Խապայյանը: 

Ընդհանուր առմամբ, Կիլիկիայի կաթողիկոսության 

հարցը համընկնում է Կ․ Պոլսի 8 պատրիարքների պաշտո-

նավարման ժամկետին, որոնց մեծ մասի նախագահությամբ 

գումարված Ազգային ժողովի օրակարգերում այն ամենա-

սուր քննարկվող խնդիրներից մեկն է հանդիսանում։ Հակա-

սություններով լի փոխհարաբերություններն իրենց բացա-

սական անդրադարձն են ունենում Հայոց եկեղեցու, ժողովր-

դի միասնության վրա, որից էլ հմտորեն օգտվում է օսման-

յան կառավարությունը։ 
 

ОТРАЖЕНИЕ ПРОТИВОРЕЧИЙ МЕЖДУ 

ИЕРАРХИЧЕСКИМИ ПРЕСТОЛАМИ 

КОНСТАНТИНОПОЛЯ И КИЛИКИИ (СИС) В 

АРМЯНСКОМ НАЦИОНАЛЬНОМ СОБРАНИИ 

КОНСТАНТИНОПОЛЯ 
 

Маня Наджарян 

РЕЗЮМЕ 

В статье говорится о противоречиях иерархических 

престолов Константинополя и Киликии (Сис), связанных 

                                                           

1 Տե՛ս ՀԱԱ, ֆ. 56, ց. 17, գ. 74, թ. 7: 



369 

 

с избранием католикоса, процедурой избрания, вопро-

сом юрисдикции (какие отношения должны быть у Като-

ликоса Киликийского с Национальным Собранием, Кон-

стантинопольским Патриархом, Католикосом Всех Ар-

мян). С помощью источниковедческого исследования мы 

постарались извлечь важные сведения из летописей На-

родного собрания, которые могут пролить свет на столь 

важные вопросы Киликийского католикосата. 

Престол Киликийского католикоса находился в руках 

династии Аджапахян около 1,5 веков (1731-1865), но после 

смерти католикоса Киракоса II (1855-1865) Константи-

нопольский Патриархат решил провести выборы католи-

коса под своим контролем в соответствии с положе-

ниями Национальной конституции, надеясь обеспечить 

легитимность и единство Армянской церкви. 

 

THE REFLECTION OF THE CONTRADICTIONS 

BETWEEN THE HIERARCHICAL SEES OF 

CONSTANTINOPLE AND CILICIA (SIS) AT THE 

ARMENIAN NATIONAL ASSEMBLY OF 

CONSTANTINOPLE 

 

Manya Najaryan 

SUMMARY 

The article is about the contradictions of the Hierarchichal 

Sees of Constantinople and Cilicia (Sis), which are related to 

the election of a Catholicos, the procedure of election, the 

issue of jurisdiction (what kind of relationship the Catholicos of 

Cilicia should have with the National Assembly, the Patriarch 

of Constantinople, the Catholicos of All Armenians). According 

to the source study, we have tried to bring out the important 

information from the chronicles of the National Assembly, 

which can shed light on such important issues of the Cilicia’s 

Catholicosate. 



370 

 

The Catholicos seat of Cilicia was in the hands of the 

Ajapahyan dynasty for about 1.5 centuries (1731-1865), but 

after the death of Kirakos II catholicos (1855-1865), 

Constantinople's Patriarchate decided to take control of 

elections of Catholicos and conduct them in accordance with 

the provisions of National Constitution, hoping to ensure the 

legitimacy and unity of the Armenian Church. 

 

Մանյա Նաջարյան, ՀՀ ԳԱԱ Պատմության ինստիտուտի 

ասպիրանտ, Երևանի «Ուսում» դպրոցի պատմության ուսուցիչ: 

Գիտական հետաքրքրությունների շրջանակն ընդգրկում է 

հայոց նոր և նորագույն շրջանիպատմության հարցեր.  

 manya.najaryan@gmail.com 

 

Маня Наджарян, Аспирант Института истории НАН 

РА, учитель истории ереванской школы "Усум".Круг нау-

чных интересов: вопросы нового и новейшего периода 

армянской истории.  

 manya.najaryan@gmail.com. 

 

Manya Najaryan, Post-graduate student of the Institute 

of History of the NAS of the RA, teacher of history at 

"Usum" Yerevan school. Range of scientific interests: issues 

of the new and recent period of Armenian history.  

 manya.najaryan@gmail.com  

  

mailto:manya.najaryan@gmail.com
mailto:manya.najaryan@gmail.com
mailto:manya.najaryan@gmail.com


371 

 

Գայանե Ջիլավյան 

«ՀԱՆԴԷՍ ԱՄՍՕՐԵԱՅ» ՊԱՐԲԵՐԱԿԱՆԻ ԱՐՁԱԳԱՆՔԸ 

«ՄԻԱԲԱՆՈՂ ԵՂԲԱՅՐՆԵՐԻ» ԵՒ ՀԱՅ ԵԿԵՂԵՑՈՒ 

ՀԱՐԱԲԵՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻՆ 

Հիմնաբառեր՝ ունիթորականներ, Կիլիկիա, հայ-հռոմեական 

եկեղեցական շփումներ, կաթոլիկություն: 

 

Ключевые слова: унитарии, Киликия, армяно-римские 

церковные контакты, католицизм. 

 

Key words: Unitarians, Cilicia, Armenian-Roman church 

contacts, Catholicism. 

 

1290-ական թվականներից մինչև Կիլիկիայի թագավո-

րության անկումը հայ իրականության մեջ հասարակական 

կյանքի կարևորագույն երևույթներից մեկը դավանաբանա-

կան պայքարն էր կաթոլիկության դեմ: «Հանդէս Ամսօ-

րեայ»-ն անդրադարձ է կատարել այս խնդրին՝ ներկայացնե-

լով հայ-հռոմեական եկեղեցական առնչությունները, Հռոմի 

պապերի և հայ կաթողիկոսների նամակագրությունները, 

Միաբանող եղբայրների ծագումը, գործունեությունը և դրա 

հետևանքները: Ստորև ներկայացվում է «Հանդէս Ամսօ-

րեայ» թերթի արձագանքը Միաբանող եղբայրների և հայ ե-

կեղեցու հարաբերություններին: 

ԺԱ դ. սկսած հայ-հռոմեական եկեղեցական հարաբե-

րություններում նկատվեց ջերմացում՝ կապված խաչակրաց 

արշավանքների հետ: Երբ Արևելքում վերացան խաչակրաց 

պետությունները, իսկ Կիլիկիայի դաշնակից մոնղոլները 

թուլացան, հայոց արքունիքն իր հայացքը հառեց դեպի 

Արևմուտք, մասնավորապես Հռոմ` Պապի միջոցով ցանկալի 



372 

 

օգնություն ստանալու համար: Այս ժամանակաշրջանում էլ 

սկսվեց և մինչև Կիլիկյան Հայաստանի անկումը շարունակ-

վեց պայքարը կաթոլիկության ընդունման համար: Հայ եկե-

ղեցու ներսում առաջացան քաղաքական երկու հակադիր 

խմբավորումներ, որոնք կատաղի պայքար սկսեցին միմ-

յանց դեմ1: Նրանց մի մասը ցանկանում էր ընդունել կաթո-

լիկությունը (միութենասեր) և օգնություն ստանալ Արև-

մուտքից, իսկ մյուս մասը դեմ էր դրան (միութենամերժ): 

Վերջիններս դեմ չէին եկեղեցիների միությանը, սակայն դեմ 

էին հրաժարվելու հայ եկեղեցու դավանաբանական ու ծի-

սական ավանդույթից2: 

«Հանդէս Ամսօրեայ» թերթը իր էջերում անդրադառնում 

է ունիթորականներին` նրանց անվանելով Միաբանող եղ-

բայրներ: Ըստ թերթի, թեև հայ և օտարազգի պատմաբան-

ները համարում են, որ հայ և հռոմեական եկեղեցիների 

միջև անմիջական հարաբերությունները սկսվել են ԺԱ դարի 

երկրորդ կեսից, բայց այն գոյություն է ունեցել ԺԱ դարից 

առաջ, և, որպես ապացույց, թերթը մեջբերում է Նիկողայոս 

Ա կաթողիկոսի «Առ Արեւելայնս» նամակը՝ գրված 863 թ.: 

«Հանդէս Ամսօրեայ»-ի ճիշտ գնահատմամբ, ԺԱ դարի 

երկրորդ կեսից սկսած երկու եկեղեցիների միջև հարաբե-

րությունները կապված «խաչակրութեանց առիթով» ավելի 

հաճախակի դարձան: Եւ թերթը զանազանում է վերոհիշյալ 

հարաբերության մեջ երեք տարբեր շրջաններ:  

Առաջին շրջանը (1074-1198 թթ.) թերթն անվանում է 

այդ հարաբերության հարաճուն զարգացման ժամանա-

կաշրջան՝ նշմարելով Լուսավորչի հաջորդների մոտ երկու 

                                                           

1 Տե՛ս Միքայելյան Գ., Կիլիկիայի հայկական պետության պատմություն, Երևան, 2007, 

էջ 442: 
2 Տե՛ս Պետրոսյան Ե., Հայ Եկեղեցու պատմություն (հնագույն ժամանակներից մինչև 

1441 թվականը), Երևան, 1995, էջ 136: 



373 

 

միտում: Հիրավի մի կողմում տեսնում ենք,-գրում է «Հանդէս 

Ամսօրեայ»-ն,-հայ կաթողիկոսների հարատև ջանքը և հոգա-

ծությունը միաձուլելու հայ եկեղեցին այն եկեղեցու հետ, որ 

«Քրիստոս հիմնեց Պետրոսեան Վիմին վրայ», մյուս կողմում՝ 

լռելայն, բայց անժխտելի ընդդիմություն է նշմարվում նույն 

կաթողիկոսների դեմ՝ որոնք փորձում են ներմուծել հայ եկե-

ղեցու մեջ մյուս եկեղեցիների ծիսական ավանդությունները:  

Թերթը հիշում է մի քանի կարևորագույն դեպքեր: Օրի-

նակ՝ Գրիգոր Վկայասերը 1080 թ. Գրիգոր Է պապին նամակ 

էր գրել հերքելով հույների ամբաստանությունները հայոց ե-

կեղեցու դեմ և հայտնել նրա փարումը Հռոմի աթոռին: Հռո-

մի պապը պատասխան նամակում հարց էր բարձրացրել՝ 

հայոց եկեղեցին ջրի քանի կաթիլ է խառնում սուրբ պատա-

րագի ժամանակ, չորս առաջին սուրբ ժողովները ընդունում 

է թե ոչ: Թերթը գրում է, որ իրենք չգիտեն, թե Գրիգոր Վկա-

յասերը ինչ է պատասխանել, բայց գիտեն, որ անապակ գի-

նու եւ Խաչեցարի ծիսական» տարբերությունները Հայ Եկե-

ղեցու մեջ անփոփոխ են մնացել, նաև, որ Գրիգոր Վկայասե-

րը Հռոմից ընդունել է սուրբ թիկնոց (Palium), որը նշանա-

կում է «միութիւն ի հաւատս»1: «Հանդէս Ամսօրեայ»-ն հի-

շում է նաև, որ Գրիգոր Գ Պահլավունին 1145թ. պատվիրա-

կություն ուղարկեց Եւգինեոս Գ պապին, որպեսզի հույն և 

հայ եկեղեցիների միջև ծագած ծիսական վիճաբանություն-

ները պարզաբանվեն: Հռոմի հայրապետը միայն հանձնա-

րարեց Կիլիկիայի կաթողիկոսին սուրբ պատարագի բաժա-

կի մեջ ջուր խառնել և Քրիստոսի ծնունդը դեկտեմբերի 25-

ին տոնել: Ներսես Շնորհալին մեծ հարգանք էր տածում Հ-

ռոմի գահի նկատմամբ և կարծում էր «թէ այդպիսի ծիսա-

կան տարբերութիւնները ուղղափառ հաւատքին վնաս չէին 

                                                           

1 «Հանդէս Ամսօրեայ», յուլիս-սեպտեմբեր, 1969, թիւ 7-9, էջ 359: 



374 

 

հասներ»: Գրիգոր Դ Տղան 1184 թ. Լուկիոս Գ պապին ուղար-

կել էր պատվիրակություն՝ խնդրելով հռոմեական եկեղեցու 

նկարագրության կարգը: Հռոմի պապը դեկտեմբերի 3-ին, 

թերթի դիտարկմամբ, ի միջ այլոց պատասխանել էր Գրիգոր 

Դ Տղային. «եւ որովհետեւ հաւատքի դաւանութիւունը, զոր 

ունիք, բոլորովին ուղիղ է, ինչ որ թերի է եկեղեցական կար-

գապահութեան մէջ դուք ուղղեցէք… Մինչ այն, անարատ 

հաւատքի մէջ զոր ունիք, ձեզ սիրով կ’ողջագուրենք»1: Ու-

րեմն,-եզրակացնում է «Հանդէս Ամսօրեայ»-ն,-Լուկիոս պա-

պը զանազանելով հավատքը դրվատեց Հայաստանյաց Եկե-

ղեցու անարատությունը՝ նորից հանձնարարելով պատարա-

գի բաժակին ջուր խառնել և Քրիստոսի ծնունդը դեկտեմբե-

րի 25-ին նշել: 

Թերթի գնահատմամբ հայ-հռոմեական հարաբերության 

բարիդրացիական գոյավիճակը իր գագաթնակետին հասավ 

Գրիգոր Զ Ապիրատի օրոք՝ 1198 թ. հունվարի 6-ին: Այդ օրը 

Կեղեստինոս Գ պապի պատվիրակը, ներկայացնելով Լևոն 

իշխանին Հռոմի պապի կողմից առաքված թագը, կնքեց 

«հաւատոյ եւ սիրոյ պաչտօնական միաբնաութիւնը՝ Հռոմէա-

կան եւ Հայկական Եկեղեցիներու միջեւ»: Սրանից թերթը եզ-

րակացնում է, որ հայ նվիրապետությունը ընդունեց Հռոմի 

պատվիրակի առաջարկը՝ խոստանալով վերոհիշյալ ծիսա-

կան փոփոխությունների կիրառությունը Հայ Եկեղեցու մեջ2:  

Հայ-հռոմեական հարաբերությունների երկրորդ շրջանը 

(1198-1298 թթ.), «Հանդէս Ամսօրեայ»-ն բնորոշում է հա-

վատքի և սիրո միության շրջան: Թերթը նշում է, որ հայոց 

կաթողիկոսը Ինոկենտիոս Գ պապին մասնավոր նամակ 

գրեց, որի մեջ «Գլուխ յետ Քրիստոսի… Կաթողիկէ Հռոմէա-

                                                           

1 «Հանդէս Ամսօրեայ», յուլիս-սեպտեմբեր, 1969, թիւ 7-9, էջ 361: 
2 Տե՛ս անդ: 



375 

 

կան Եկեղեցւոյ ՝որ է մայր ամենայն Եկեղեցեաց Քրիստոսի» 

է դավանում1: Թերթի հաղորդմամբ նույն վերաբերմունքը 

պետրոսյան աթոռի հանդեպ տածում էին հայ եկեղեցու 

հետևյալ կաթողիկոսները՝ Հովհաննես Մեծաբարոն, Կոս-

տանդին Բարձրբերդցին, Հակոբ Գիտնականը, Կոստանդին 

Պրոնագործը, Ստեփանոս Հռոմկլայեցին: Ըստ թերթի, հարկ 

չկա անդրադառնալու յուրաքանչյուր հայրապետի գործու-

նեությանը՝ փաստելու անկեղծ հարումը Հռոմի աթոռին:  

Հայ-հռոմեական հարաբերության երրորդ շրջանը, ըստ 

«Հանդէս Ամսօրեայ»-ի, զանազանվում է երկու հիշատակելի 

ցնցումներով: Առաջինը տեղի ունեցավ Գրիգոր Անավարզե-

ցի և Կոստանդին Կեսարացի, իսկ երկրորդը՝ Հակոբ Սսեցի և 

Մխիթար Գռներցի կաթողիկոսների օրոք:  

 Գրիգոր Է Անավարզեցի կաթողիկոսն սկսեց եռանդով 

բարեկարգության ծրագիր մշակել, որպեսզի Հայ Եկեղեցին 

Հռոմի Եկեղեցու հետ ավելի միաձև ընթանար: «Հանդէս Ամ-

սօրեայ»-ի կարծիքով կաթողիկոսը, մտածելով թե զանազան 

ծեսերը դժվար կարելի է իրար հաշտեցնել2, հավատքի և ծե-

սի ծրագիր պատրաստեց և 1307 թ. Սսի մեջ գումարվելիք 

ժողովին հրավիրեց հայ հոգևորականությանը: Մահը վրա 

հասավ և կաթողիկոսը չհասցրեց գլխավորել ժողովը: Թերթի 

գնահատմամբ ժողովականների ստվար հատվածը, «ի յար-

գանս հանգուցեալ կաթողիկոսին», հաստատեց նրա ծրագի-

րը, իսկ ժողովականների փոքրամասնությունը բողոքեց օ-

տարամուտ ծիսական նորությունների դեմ և Կիլիկիայի մեջ 

խռովության փոթորիկ հանեց: «Հանդէս Ամսօրեայ»-ն հա-

ղորդում է, որ դրանից հետո Ադանայում 1316 թ. նոր ժողով 

գումարվեց, որը վերահաստատեց Սսի ժողովի վճիռները, 

                                                           

1 Անդ, էջ 362: 
2 Տե՛ս «Հանդէս Ամսօրեայ», յուլիս-սեպտեմբեր, 1969, 7-9, էջ 363: 



376 

 

բայց դրանք գործադրվեցին Սսի և հարակից թեմերի մեջ՝ 

նոր խառնակությունից խուսափելու համար:  

 Հակոբ Սսեցի կաթողիկոսի օրոք Մեծ Հայքում և Կիլի-

կիայում խռովության և անկարգության նոր շարք սկսեց: 

Դա հայ եկեղեցու մեջ ունիթորների կամ «Հանդէս Ամսօ-

րեայ»-ի բնութագրմամբ Միաբանող եղբայրների միությունն 

էր: Թերթի տեղեկություններով ԺԳ դարի կեսերին Մեծ ու 

Փոքր Հայքում և Կիլիկիայում Ֆրանցիսկյան եղբայրությանը 

կից գործում էին Դոմինիկյան կրոնավորները1:  

Մինչ այդ՝ 1300-1304 թթ. հիմնվել էր «Եղբարց շրջելոց 

վասն Քրիստոսի ի մէջ անհաւատիցն Միաբանութիւնը»: Այն 

Դոմինիկյան Եղբարց ճյուղն էր, որոնք ուխտել էին շրջել ան-

հավատների երկրներում որպես քարոզիչներ: Սրանց առաջ-

նորդ Բարդուղիմեոս եպիսկոպոսի համբավը հասավ Գլաձո-

րի դպրոց, և Եսայի Նշեցին 1328 թ. իր աշակերտ Հովհաննես 

Քռնեցուն ուղարկեց Մարաղա, որպեսզի «Շրջող Եղբարց» 

մասին տեղեկություն քաղեր: Հ. Քռնեցին Մարաղայում սո-

վորեց լատիներեն, կապվեց միաբանության հետ և 1330 թ. 

նամակ գրեց իր վարդապետին հայ-հռոմեական Եկեղեցինե-

րի միաբանության հարցը քննարկելու նպատակով2: Այն 

հոգևորականները, ովքեր մասնակցեցին այս ժողովին դար-

ձան միաբանության անդամ, իսկ Քռնիի կամ «Աստուածած-

նայ վերին» վանքը դարձավ Միաբանող Եղբայրների կենտ-

րոնը՝ տարածվելով Կիլիկիայում:  

Թերթի հաղորդմամբ Միաբանող եղբայրները հայկա-

կան և հռոմեական եկեղեցիների միջև որպես կատարյալ 

միության միջոց ընտրեցին ուսումը և քարոզչությունը: 1334 

թ. Դոմինիկյան «Շրջող Եղբարց» աջակցությամբ հայերեն 

                                                           

1 Տե՛ս անդ, էջ 365: 
2 Տե՛ս անդ, էջ 368: 



377 

 

թարգմանվեցին մի քանի աշխատություններ՝ Ս. Թովմա Ա-

քուինացու «Գիրք ընդդէմ Հեթանոսաց», «Յաղագս բնու-

թեանց եւ անձնաւորութեան քրիստոսի եւ Յաղագս խորհր-

դոց Եկեղեցւոյ եւ առաքինութեանց հոգւոյ», Ալբերտոս Մեծի 

«Աստուածաբանութինը», Բարդուղիմեոս Մեծի «Աստուա-

ծաբնությունը», Պետրոս Արագոնացու, Գ. Պորրետանուսի, Հ. 

Ռիբելինի գործերը: Այս ցանկից թերթը եզրակացնում է, որ 

Միաբանող եղբայրների արժանիքը մեծ պետք է համարել 

մշակութային և գիտական առումով:  

Ըստ «Հանդէս Ամսօրեայ»-ի Միաբանող եղբայրները հե-

տապնդելով Հայ և Հռոմեական Եկեղեցիների միջև ծեսի 

միաձևությունը, կարծում էին, թե լատին ծեսը միության ըն-

տիր օղակ պիտի հանդիսանա: Նրանք որոշեցին արմատա-

կան բարեփոխություն մտցնել հայ եկեղեցու մեջ՝ փոխելով 

հայ ծեսն ու կարգերը, որոնք, ըստ իրենց, հերետիկոսութ-

յան սերմեր էին, և որդեգրելով լատին կարգը, սկսեցին այն 

հայերեն թարգմանել1: Այս ժամանակ վանականների մեջ 

ծագեց առաջին կասկածները և հակակրանքը Միաբանող 

եղբայրների նկատմամբ: Հրավերը, որը ուղղված էր նրանց 

միաբանության համար բացահայտ մերժումի արժանացավ: 

Ժողովրդի մեջ, որ բոլորովին պատրաստ չէր նման խնդիր-

ների յուրացման, սկսեցին վնասակար վիճաբանություններ՝ 

հավատքի վերաբերյալ: Միաբանող եղբայրները շարունա-

կեցին վտանգել իրենց առաքելությունները և մկրտել աշ-

խարհականների, ովքեր անցնում էին իրենց կողմը:  

«Հանդէս Ամսօրեայ»-ն եզրակացնում է. այսպիսով հայ 

եկեղեցու հավատացյալները բաժանվեցին երեք խմբի: Ա-

ռաջին խումբը նրանք էին, ովքեր չէին ընդունում Սսի և Ա-

դանայի ժողովների որոշումները, երկրորդ խումբը՝ հայ ծե-

                                                           

1 Տե՛ս «Հանդէս Ամսօրեայ», հոկտեմբեր-դեկտեմբեր, 1969, թիւ 10-12, էջ 469: 



378 

 

սը և ավանդությունները պահելով ընդունել էին վերոհիշյալ 

փոփոխությունները և իրենց կոչում էին «Կաթողիկէ հայեր», 

երրորդ խումբը՝ հետևելով Միաբանող եղբայրներին, ընդու-

նել էին լատին ծեսը՝ հայերեն լեզվով և իրենց անվանում 

էին «զուտ Կաթողիկէ»1: 

«Հանդէս Ամսօրեայ»-ն շարունակում է նյութի լուսաբա-

նումն ու անդրադառնում Միաբանող եղբայրների գործու-

նեության հետևանքներին: 

1334 թ. Եւրոպայում լսվեցին նոր խաչակրաց արշավան-

քի մասին լուրեր, բայց Անգլիայի և Ֆրանսիայի ներքին ան-

համաձայնության պատճառով այն չեղարկվեց: Մելիք Նասր 

սուլթանը՝ մոտալուտ արշավանքի լուրից սարսափած, 1335 

թ. Հալեպի էմիրին ուղարկեց Կիլիկիա, իսկ 1337 թ. անձամբ 

արշավեց: Սուլթանը հանձն առավ դաշինք կնքել Լևոն Դ-ի 

հետ, պայմանով, որ վերջինս հարաբերություն չպիտի ունե-

նա Հռոմի պապի և արևմտյան եւրոպայի երկրների հետ: 

Թերթի կարծիքով Մելիք Նասրը դիտավորություն չի ունեցել 

Կիլիկիայի հողերի վրա, այլ պարզապես նպատակ ուներ չե-

զոքացնել ու անվտանգ դարձնել քրիստոնյա զորքերի սահ-

մանային դիրքերը: 

Նման պայմաններում Հակոբ Սսեցի կաթողիկոսը և ե-

պիսկոպոսները առաջարկում էին նամակներ և դեսպաններ 

չուղարկել Եւրոպա՝ սուլթանի մոտ կասկածներ չառաջացնե-

լու և Կիլիկիայի վրա նոր արշավանքի առիթ չտալու նպա-

տակով: Լևոն Դ թագավորը և իշխանները ցանկանում էին 

շարունակել հարաբերությունները լատինների հետ: Պարզ 

մարդկային տեսակետով,-գրում «Հանդէս Ամսօրեայ»-ն,-կա-

թողիկոսի դիրքորոշումը շրջահայաց էր, քանի որ Եւրոպան 

անբավարար էր Կիլիկիայի համար հաղթահարելու քրիս-

                                                           

1 Տե՛ս անդ, էջ 475: 



379 

 

տոնյաների թշնամիներին, իսկ կաթոլիկության տեսակե-

տով՝ Հակոբ կաթողիկոսի զգուշությունը ոչ միայն արդար էր, 

այլ նաև շատ խոհական1: Կաթողիկոսը իմանալով, որ թա-

գավորը լատին քարոզիչների միջոցով գաղտնի նամակներ 

էր ուղարկել Հռոմի պապին հանդիմանեց նրան, ինչի արդ-

յունքում գահընկեց արվեց և նրան հաջորդեց Մխիթար Գռ-

ներցին։ 

«Հանդէս Ամսօրեայ»-ի հաղորդմամբ Միաբանող եղ-

բայրների գլխավոր գործիչներից Ներսես Պալենցը շտապեց 

ներկայանալու նորընտիր կաթողիկոսին, բայց մերժվեց: Նա 

հայ կաթողիկոսի կողմից մերժված լինելու համար սաստիկ 

զայրացավ և մեկնեց Ավինիոն՝ Բենեդիկտոս ԺԲ պապին 

գանգատվելու2: Ն. Պալենցը Կիլիկիայից եկած Միաբանող 

եղբայրների ներկայացուցիչների հետ միասին հորինեց Ներ-

սեսի գրքույկը, որով ամբաստանում էր Հայ Եկեղեցուն 117 

մոլորությունների համար: Թերթի կարծիքով Հայոց Եկեղե-

ցու «մոլորությունների» 117 կետից բաղկացած ցանկը 

(Libellus) ստեղծվեց հայ կաթողիկոսի կողմից մերժված լի-

նելու համար: 

 1341 թ. Լևոն Դ-ն դեսպաններ ուղարկեց Ավինիոն՝ 

քրիստոնյա Արևմուտքից օգնություն խնդրելու, որոնց Բենե-

դիկտոս ԺԲ սիրալիր ընդունելության արժանացրեց և հայոց 

թագավորին ուղղված երկու նամակ հանձնեց: Այս նամակ-

ներում Հռոմի պապը հորդորում էր 117 մոլորությունները 

մերժել և խոստանում «Հայ Ազգը իր գորովագութ բազուկնե-

րուն մէջ ընդգրկել»3: Թերթը եզրակացնում է՝ ուրիշ խոսքով 

                                                           

1 Տե՛ս «Հանդէս Ամսօրեայ», հոկտեմբեր-դեկտեմբեր, 1969, 10-12, էջ 477: 
2 Տե՛ս անդ, էջ 479: 
3 Անդ, էջ 480: 



380 

 

քահանայապետը խոստանում էր իր նպաստը հայ եկեղեցու 

վերափոխումների պայմանով:  

Մխիթար կաթողիկոսի խորհրդով Կիլիկիան պատվիրա-

կություն ուղարկեց Ավինոն, որը 1341թ. պատրաստում էր 

Բենեդիկտոս ԺԲ խնդրանքով պատասխան «Հայոց վերագ-

րուած մոլորութեանց», բայց 1342 թ. մահացավ Լևոն Դ թա-

գավորը, իսկ նույն տարվա մայիսին՝ Բենեդիկտոս ԺԲ: Նոր 

թագավոր Գվիդոն Լուսինյանը 1343 թ. նոր պատվիրակութ-

յուն ուղարկեց Կղեմես Զ պապին: Ըստ թերթի Հռոմի պապը 

լավ էր տրամադրված Կիլիկիայի հանդեպ, բայց մամլուքնե-

րը, մինչ այդ իմանալով հայ թագավորի քայլերը Եւրոպայի 

հետ, նորից հարձակվեցին Կիլիկիայի վրա:  

Մխիթար կաթողիկոսը Սսում 1344 թ. ժողով գումարեց՝ 

մերժելով Ներսես Պալենցի 117 մոլորությունները: Կղեմս Զ 

իմանալով Սսի ժողովի որոշումը 1346 թ. պատվիրակություն 

ուղարկեց Կիլիկիա՝ 53 հոդվածների, իսկ 1351 թ. մեկ այլ 

պատվիրակություն՝ 16 հոդվածների վերանայման համար: 

Բայց 1352 թ. մահացավ Կղեմես Զ և նրան հաջորդեց Իննո-

կենտիոս Զ: Նույն տարվա վերջին Հակոբ Սսեցին Ավինիոն 

գնալով կարողացավ Հռոմի պապին խաղաղեցնել և համոզել 

հայ եկեղեցու անկեղծ նվիրապետությունը: Հակոբ Սսեցին 

նաև գնաց Հռոմ՝ Ս. Պետրոսի և Պողոսի դամբարանները մե-

ծարելու1: Վերադառնալով Կիլիկիա, Մխիթար կաթողիկոսի 

մահվան պատճառով, Հակոբ Սսեցին կրկին ընտրվեց կաթո-

ղիկոս: 

«Հանդէս Ամսօրեայ»-ն, շարադրանքը հասցնելով մինչև 

1360 թ., գրում է, որ իրենք այս ուսումնասիրության ավար-

տին եզրակացնում են, որ Միաբանող եղբայրները, անտա-

րակույս, Աստծու և հայ ազգի նախանձով էին տոգորված: Ն-

                                                           

1 Տե՛ս «Հանդէս Ամսօրեայ», հոկտեմբեր-դեկտեմբեր, 1969, 10-12, էջ 486: 



381 

 

րանք ունեին եռանդ, բայց հավասարակշռված չէին զանա-

զանելու ու գնահատելու Հայաստանյայց Եկեղեցու հոգևոր և 

մշակութային արժեքները: Միաբանողները վեհ նպատակ 

հետապնդելով, կարծում էին, թե ճիշտ ուղու վրա են, սա-

կայն անհաջողություններ սկսեցին կրել: Թերթը հավաս-

տիացնում է, որ որևէ նպատակ չունի ամբողջությամբ դա-

տապարտելու Միաբանող եղբայրների գործունեությունը, 

սակայն հարկ է համարում նշել, որ նրանք բարի գործեր ա-

րեցին հայ մշակութային ոլորտում, բայց չարիք պատճառե-

ցին հայ ազգի կրոնական և քաղաքական կյանքին1: 
 

РЕАКЦИЯ ГАЗЕТЫ «АНДЕС АМСОРЯ» НА 

ОТНОШЕНИЯ МЕЖДУ «БРАТЬЯМИ-

ОБЬЕДИНИТЕЛЯМИ» И АРМЯНСКОЙ ЦЕРКОВЬЮ 
 

Джилавян Гаяне 

Резюме 

Начиная с XI века в связи с крестовыми походами 

произошло потепление армяно-римских церковных отно-

шений. Эти события не остались незамеченными газетой 

«Андес Амсоря». «Андес Амсоря» ссылается на унитарис-

тов на своих страницах, называя их Объединяющими 

братьями.  

Издаваемая Мхитарянской католической конгрега-

цией Вены газета объективно представляет армяно-рим-

ские церковные отношения, обращая внимание читателя 

на то, что целью Объединяющих братьев было «воссое-

динение всего армянского народа и церкви с верой к 

Римской церкви».  

В газете делается вывод, что Европа не могла по-
мочь Киликии победить врагов христиан. По мнению 
«Андес Амсоря» единственный положительный результат 

                                                           

1 Տե՛ս «Հանդէս Ամսօրեայ», յունուար-մարտ, 1970, 1-3, էջ 74: 



382 

 

деятельности Объединяющих братьев был в культурной 
сфере, а в целом они были злом в религиозно-полити-
ческой жизни армянского народа. 

 

THE RESPONSE OF ''HANDES AMSORYA'' 
NEWSPAPER TO THE RELATIONS BETWEEN THE 

CONGREGATIONAL BRETHREN AND THE ARMENIAN 
CHURCH 

 

Gayane Jilavyan  

Summary 
Since XI century the relationship between Armenian-

Roman church became warmer it’s connected with crusade. 
Thes events didn’t remain unnoticed from the attention of 
''Handes Amsorya'' newspaper. ''Handes Amsorya'' refers to 
the Unitarians in its page by calling them brothers.  

The newspaper published by the Mkhitaryan catholic 
congregation of Vienna presents objectively Armenian-
Roman relationship by drawing the reader’s attention to the 
fact that the goal of confederate brothers ''is to reunite the 
whole Armenian nation and church with Roman church''.  

The journal concludes that Europe was insufficient for 
Cilicia to overcome the enemies of the Christians. 
According to "Handes Amsorya'' the only positive result of 
the activities of the confederate brothers was the cultural 
field, but generally they were evil in Armenian religious and 
political life. 
 

Ջիլավյան Գայանե, ՎՊՀ Հումանիտար գիտությունների 
ֆակուլտետի Պատմության բաժնի մագիստրատուրայի 2 
կուրսի ուսանողուհի․  

 gay13.00@mail.ru 

 

Джилавян Гаяне, Магистрант второго курса 

факультета Истории Гуманитарных наук ВГУ.  

 gay13.00@mail.ru 

 

Gayane Jilavyan, Faculty of Humanities, Department of 

History, 2st year master student of VSU.  

mailto:gay13.00@mail.ru
mailto:gay13.00@mail.ru


383 

 

 gay13.00@mail.ru 

  

mailto:gay13.00@mail.ru


384 

 

Սամվել Պողոսյան 

ԿԻԼԻԿԻԱՆ ԱՌԱՋԻՆ ՀԱՄԱՇԽԱՐՀԱՅԻՆ ՊԱՏԵՐԱԶՄԻ 

ՆԱԽՕՐՅԱԿԻՆ 

Հիմնաբառեր՝ Կիլիկիա, Ադանա, Առաջին համաշխարհային 

պատերազմ, Օսմանյան կայսրություն, Բեռլին-Բաղդադ երկաթուղի։ 

 

Key words: Cilicia, Adana, First World War, Ottoman Empire, 

Berlin-Baghdad railway. 

 

Ключевые слова: Киликия, Адана, Первая мировая война, 

Османская империя, железная дорога Берлин-Багдад. 

 

Կիլիկիան տնտեսական ու ռազմաքաղաքական չափա-

զանց բարենպաստ դիրք ունեցող երկրամաս է, որը հայ ազ-

գի կենսագործունեության և պետականության օրրաններից 

է եղել։ Առաջին աշխարհամարտի նախօրյակին այն գրեթե 

պահպանել էր իր հայեցի դիմագիծը։ Ուսումնասիրության 

նպատակն է լուսաբանել այդ երկրամասի վարչական, 

տնտեսական, էթնիկական վիճակը պատերազմից առաջ։ 

Աշխատանքը կառուցված է ուսումնասիրությունների և ար-

խիվային նյութերի ուսումնասիրության, համեմատության, 

վերլուծության վրա։ 

Վարչական բաժանումը։ Առաջին համաշխարհային պա-

տերազմի նախօրյակին երկրամասը գտնվում էր օսմանյան 

տիրապետության տակ: Միջերկրական ծովի հյուսիսարևել-

յան ափին գտնվող Կիլիկիան հարավից շուրջ 500 կմ եզեր-

վում է ծովով: Տավրոսի լեռնահամակարգով արևմուտքից ու 

հյուսիսից բաժանվում էր Փոքր Ասիայից, հյուսիս-արևելքից՝ 

Հայկական բարձրավանդակից, իսկ հարավ-արևելքում Ամա-

նոսի լեռներով սահմանակցում է Սիրիային: Ամանոսի լեռ-



385 

 

նազանգվածը հարավում ավարտվում է Ռաս էլ Խնզիր 

հրվանդանով, ուր գտնվում է նշանավոր Մուսա լեռը1:  

Այսպիսով՝ Կիլիկիան շրջակա երկրամասերից առանձ-

նացած է բարձր լեռներով և ծովով, որը հեշտացնում է նրա 

պատմաաշխարհագրական դիրքի ու սահմանների որոշու-

մը: Իհարկե, երկրամասի աշխարհագրական սահմանները 

հաճախ չէին համապատասխանում տարբեր ժամանակաշր-

ջաններում անընդհատ փոփոխվող վարչական բաժանում-

ներին։ 

Կիլիկիան շուրջ 400 տարի գտնվում էր Օսմանյան կայս-

րության կազմում և այդ ընթացքում վարչական ամենա-

տարբեր բաժանումների է ենթարկվել: Համաշխարհային 

պատերազմի նախօրյակին Կիլիկիայի տարածքը հիմնակա-

նում բաժանված էր երկու վարչական միավորների միջև: 

Մեծ մասն ընդգրկված էր Ադանայի նահանգի մեջ, որը բա-

ժանված էր 5 գավառների՝ Ադանա, Մերսին, Ջեբել Բերե-

քեթ, Խոզան, Իչիլ: Կիլիկիայի արևելյան շրջանները կազմում 

էին Հալեպի նահանգի մի մասը: Վերջինս բաժանված էր 3 

գավառների (Հալեպի, Մարաշի, Ուրֆայի), 23 գավառակնե-

րի: Մարաշի գավառը, Հալեպի գավառի Այնթապի, Քիլիսի, 

Անտիոքի, Ալեքսանդրետի և Բեյլանի գավառակները Կիլի-

կիայի մասերն էին2:  

Անկարայի նահանգի Յոզղատի գավառի հարավային 

շրջանները, Սեբաստիայի նահանգի Մանջիլիկ, Կյուրին, Դա-

րենդե, Աշոդի գավառակներ նույնպես աշխարհագրորեն 

կազմում էին Կիլիկիայի մասերը: Հետևաբար` Առաջին Աշ-

խարհամարտի նախօրյակին աշխարհագրական Կիլիկիա 

                                                           

1 Տե՛ս Պօղոսեան Յ., Հաճընի ընդհանուր պատմութիւնը եւ շրջակայ Գօզան-տաղի հայ 

գիւղերը, Լօս Անճէլըս, 1942, էջ 1: 
2 Տե՛ս Գալուստեան Գ., Մարաշ կամ Գերմանիկ եւ հերոս Զեյթուն, Նիւ Եօրք, 1934, էջ 30: 



386 

 

երկրամասը չէր կազմում վարչական մեկ ամբողջություն: 

Այն բաժանված էր Ադանայի, Հալեպի, Սեբաստիայի, Անկա-

րայի նահանգների միջև: 

Ադանայի նահանգի (39,000 կմ2), Մարաշի (18,400 կմ2) և 

Այնթապի (7,000 կմ2) գավառների, Անտիոքի, Բեյլանի և Ա-

լեքսանդրետի գավառակների (4,200 կմ2) ընդհանուր տա-

րածքը կազմում էր 68,600 կմ2 Առաջին աշխարհամարտի նա-

խօրյակին1։ 

Հաշվի առնելով, որ Կիլիկիայի հիմնական մասն ընդգրկ-

ված էր Ադանայի նահանգի մեջ, շատ դեպքերում Կիլիկիան 

այդ շրջանում նույնացվում էր հենց այդ նահանգի հետ: Դ-

րանով է պայմանավորված, որ որոշ ուսումնասիրողներ Կի-

լիկիայի տարածքը հաշվում են ընդամենը 40,000 կմ2։ Սա-

կայն դա աշխարհագրական և պատմական տեսանկյունից 

չի համապատասխանում իրականությանը: 

Այսպիսով` խոսելով մինչպատերազմյան Կիլիկիայի մա-

սին, ճիշտ ենք համարում ոչ թե հասկանալ միայն Ադանայի 

նահանգը, այլ այն ամբողջ աշխարհագրական տարածքը, ո-

րը հնուց ի վեր հայտնի էր Կիլիկիա անունով: Իսկ թուրքա-

կան վարչական բաժանումները չպետք է հանդիսանան չա-

փանիշ այդ երկրամասի տարածքը որոշելու համար: 

Տնտեսությունը։ Կիլիկիայի դաշտային շրջանները չա-

փազանց բերրի են: Կլիման մեղմ է և բարենպաստ տարբեր 

թանկարժեք բույսերի մշակման համար: Մշակելի հողատա-

րածքները 1914 թ. կազմում էին 2.600.000 հեկտար: Այնտեղ 

բարձր բերքատվությամբ աճում էին գյուղատնտեսական 

բարձրարժեք մշակաբույսեր՝ բամբակ, ձիթապտուղ, ծխա-

խոտ, քունջութ, ցորեն, տարբեր դեղաբույսեր և բուրումնա-

                                                           

1 Տե՛ս Թաթոյան Ռ․, Կիլիկիահայության թիվը հայոց ցեղասպանության նախօրյակին, 

Երևան, 2021, էջ 22, 60։ 



387 

 

վետ բույսեր: Մինչ պատերազմը այնտեղ արտադրվում էին 

150.000 տոննա հատիկավոր մշակաբույսեր, սակայն այն 

կարող էր հասցվել 1.800.000-ի1: 

Կիլիկիայի բամբակով առաջինը հետաքրքրվել էին գեր-

մանացիները: 1903 թ. ստեղծվել էր Գերմանա-լևանտական 

բամբակի ընկերությունը, որը կարճ ժամանակում իր ձեռքն 

էր վերցրել Կիլիկիայում արտադրվող ամբողջ բամբակի վե-

րամշակման և արտահանման գործը: Նրանք Կիլիկիայում 

կառուցել էին մի քանի խոշոր բամբակազտիչ գործարան-

ներ2: 1905 թ. Ադանայի նահանգում արտադրվում էր 45.000 

հակ բամբակ: Ամերիկյան «Քլիվլենդ» տեսակի բամբակ ցա-

նելուց և երկաթուղային ցանցի ընդլայնումից հետո արտադ-

րությունը տարեցտարի մեծացել էր: 1911 թ. արտադրվել էր 

85.000, 1914 թ.՝ 150.000 հակ կամ 300.000 տոննա բամբակ3: 

Իզուր չէ, որ գործվածքի արտադրությամբ զբաղվող որոշ 

պետություններ հետաքրքրված էին բամբակով հարուստ 

այդ երկրամասով։ 

Կիլիկիայի տարածքը հարուստ է երկաթի, կապարի, ար-

ծաթի, կրաքարի հանքերով, արջասպի, ծծմբի, բորակի, սև 

ու սպիտակ ձյութի, խեժի, աղի, ապակեհողի պաշարներով, 

տարբեր բուժիչ ջերմուկներով, անտառանյութով և այլ 

հարստություններով 4 : Մայրի ծառերի ամենախոշոր ան-

տառները գտնվում են Կիլիկիայում։ 

                                                           

1 Տե՛ս Саакян Р., Франко-турецкие отнишения и Киликия в 1918-1923 гг., 

Ереван, 1986, с. 42-43. 
2 Տե՛ս Раздел Азиатской Турции по секретным документам бывшего 

министерства иностранных дел. Под редакцией Е.Адамова, Москва, 

1924, с. 20. 
3 Տե՛ս Ատանայի Հայոց պատմութիւն, Խմբ․` Բ․ Եղիայեան, Անթիլիաս, 1970, էջ 155: 

4 Տե՛ս Գալուստեան Գ., Մարաշ կամ Գերմանիկ եւ հերոս Զեյթուն, Նիւ Եօրք, 1934, էջ 7: 



388 

 

Կիլիկիայի հարստության մասին է վկայում այն, որ 1919 

թ. ֆրանսիական իշխանություններն այնտեղ ծախսել են 

2.900.000 թուրքական լիրա, գանձել 3.000.000 լիրա1: Եւ դա 

այն ժամանակ, երբ պատերազմի հետևանքով տնտեսությու-

նը զգալի հետընթաց էր ապրել, հայերի ցեղասպանությու-

նից հետո աշխատող ձեռքերն ու մասնագետները պակասել 

էին, իսկ ֆրանսիացիները նոր էին մտել երկրամաս և բա-

վական մեծ ծախսեր էին կատարում այնտեղ հաստատվելու 

համար: 

Բեռնա/ապրանքափոխադրությունը։ Կիլիկիայի նավա-

հանգիստները, հատկապես` Ալեքսանդրետը և Մերսինը, 

մեծ կարևորություն ունեին Միջերկրականի արևելքում 

առևտրի զարգացման ու ռազմական նավատորմի տեղա-

կայման համար: Սակայն Օսմանյան իշխանությունները ո՛չ 

տնտեսական, ո՛չ ռազմական կարիքների համար բավարար 

չափով չէին զարգացրել այդ նավահանգիստները։  

Կիլիկիայով էր անցնում ռազմավարական ու տնտե-

սական մեծ նշանակություն ունեցող Բեռլին-Բաղդադ երկա-

թուղին: Մերսին-Տարսոն-Ադանա երկաթուղագիծը կառուցել 

է 1886 թ. բրիտանա-ֆրանսիական ընկերությունը: 1908 թ. 

գերմանական ընկերությունը գնել էր այդ երկաթուղագիծը, 

ընդլայնել և դարձրել Բեռլին - Կ. Պոլիս - Բաղդադ մեծ երկա-

թուղագծի կարևոր հանգույցներից:  

1915 թ. Կիլիկիայում կար 511 կմ երկարությամբ եր-

կաթուղագիծ՝ Մերսին-Տարսոն-Ենիճե-Ադանա (68 կմ), Պո-

զանտ-Ենիճե (88 կմ), Ադանա-Թոփրակ Կալե-Իսլահիե-Մեյ-

դանէքպեզ (295 կմ), Թոփրակ կալե-Ալեքսանդրետ (60 կմ)2: 

                                                           

1 Տե՛ս Ատանայի Հայոց պատմութիւն, էջ 155: 

2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 153: 



389 

 

Այդ զարգացած երկաթուղային համակարգը նպաստում էր 

տնտեսության առաջընթացին` միաժամանակ ունենալով 

ռազմավարական հսկայական նշանակություն: 

Կիլիկիան իր աշխարհագրական դիրքով, բնական 

հարուստ պաշարներով և արգավանդ դաշտերով երկրամա-

սը միշտ էլ հետաքրքրություն է առաջացրել իր նկատմամբ: 

Բնակչությունը։ Պետք է արձանագրենք, որ Կիլիկիա-

յում բնակչության ճշգրիտ վիճակագրություն մինչև պատե-

րազմը չէր արվել: Դա պայմանավորված էր այն հանգաման-

քով, որ հայերը կազմում էին մեծամասնություն այդ հայկա-

կան երկրամասում, իսկ թուրքերն ամեն կերպ փորձում էին 

թաքցնել այդ փաստը, ինչպես վարվում էին նաև կայսրութ-

յան մյուս շրջանների հայ ազգաբնակչության դեպքում: 

Հետևաբար` բավական բարդ խնդիր է վերջնական ու 

ճշգրիտ վիճակագրական տվյալներ հաղորդելը: Ուսումնա-

սիրության մեջ փորձել ենք հենվել հայկական այն տվյալնե-

րի վրա, որոնք ընդունելի են եղել նաև օսմանյան և ֆրան-

սիական իշխանությունների համար: Կարծում ենք, այդ 

դեպքում գործ ունենք քիչ թե շատ ճշգրիտ վիճակագրութ-

յան հետ: 

1919 թ. Փարիզի հաշտության համաժողովին հայկա-

կան պատվիրակությունների ներկայացրած վիճակագրութ-

յան համաձայն Ադանայի նահանգում և Մարաշի գավառում 

մինչև պատերազմը բնակվում էր 490.000 մարդ, որից՝ 

205.000 հայ, 81.000 հույն, ասորի և այլ քրիստոնյաներ, 

78.000 թուրք, 58.000 քուրդ, 20.000 այլ մահմեդականներ, 

48.000 եզդի և ալևի1: Այսինքն՝ 286.000 քրիստոնյաների դի-

մաց կային 156.000 մահմեդականներ: Այս վիճակագրությու-

                                                           

1 Տե՛ս Հայկական հարցը հաշտութեան կօնֆերանսից առաջ, Թիֆլիս, 1919, էջ 32: 



390 

 

նից դուրս են թողնվել Այնթապի և Անտիոքի գավառների 

հայերը: 

Պատմաբան Կարապետ Բասմաճյանի 1919 թ. հրատա-

րակած ուսումնասիրության համաձայն, 1914 թ. Կիլիկիայի 

բնակչությունը թիվը 875.604 էր, որից հայ՝ 380.000-ը՝ 43,4%-

ը1: 

Ըստ 1920 թ. հունվարի 14-ին Պ. Նուբարի մեծ տերութ-

յուններին հանձնած հուշագրի` Կիլիկիայի նախապատե-

րազմյան բնակչության թիվը ներկայացված էր՝ 508.273 

քրիստոնյա, 294.762 մահմեդական, 54.756 այլ դավանանք-

ների հետևորդներ: Ըստ դրա՝ Ադանայի, Խոզանի, Ջեբել-Բե-

րեքեթի, Մարաշի և Այնթապի գավառներում բնակվել են 

857.791 մարդ, որից` 407.000-ը հայ և 131.534-ը թուրք2:  

Վերոնշյալ երկու աղբյուրներն էլ, ինչպես տեսնում ենք, 

չնչին տարբերությամբ, գրեթե միանման թվեր են բերում: 

1914 թ. Կիլիկիայում 407.000 հայ բնակչության գոյութ-

յան մասին է վկայում նաև Մայր Աթոռի «Արարատ» ամսա-

գիրը3: Կարծում ենք, Պ. Նուբարը հենվել է նաև այս տեղե-

կության վրա: 

Կարելի է բավական ճշգրիտ համարել 1912 թ. Կ. Պոլ-

սի «Արևելյան տարեցույցի» հրատարակած վիճակագրութ-

յունը, որը տպագրվել էր սուլթանական կառավարության 

թույլտվությամբ: Ըստ դրա` Ադանայի նահանգում բնակվում 

էին 215.000 քրիստոնյա և 185.000 մահմեդական4: Այստեղ 

խոսքը միայն Ադանայի նահանգին է վերաբերում: Հաշվի 

առնելով, որ այս վիճակագրությունը հրատարակվել է նա-

խապատերազմյան շրջանում և թուրքական վերահսկողութ-

                                                           

1 Տե՛ս Саакян Р., Франко-турецкие отнишения, с. 82. 
2 Տե՛ս Boghos Nubar, The Pre-War Population of Cilicia, London,1920, p. 3. 
3 Տե՛ս«Արարատ», Ս. Էջմիածին, 1914, թիւ 9, էջ 810: 
4 Տե՛ս «Ատանայի Հայոց պատմութիւն», էջ 148: Р. Саакян, նշ․ աշխ, էջ 83։ 



391 

 

յան տակ, ապա հասկանալի է, որ քրիստոնյա բնակչության 

թիվը ուռճացնել կամ մահմեդականների թիվը նվազեցված 

ցույց տալ հնարավոր չէր: Ի դեպ, այդ թիվը բերում է նաև 

Կիլիկիայի ֆրանսիական կառավարիչ Էդուարդ Բրեմոնը1: 

Մաղաքիա արք. Օրմանյանը Կիլիկիայի կաթողիկո-

սությանը ենթակա գավառների հայ բնակչության թիվ ներ-

կայացնում է 312.0002: 

Մեր ուսումնասիրության ընթացքում հանդիպած ա-

մենաուշագրավ, և մեր կարծիքով, քիչ թե շատ ամբողջական 

ու ճշգրիտ վիճակագրությունը տալիս է Հայաստանի ազգա-

յին արխիվում պահվող, 1910 թ. թվագրվող ֆրանսերեն մի 

փաստաթուղթ, ըստ որի՝ Կիլիկիայում բնակվում էր 404.350 

հայ: Դրանում ընդգրկված են ոչ միայն Ադանայի ու Հալեպի, 

այլև՝ Սեբաստիայի ու Անկարայի նահանգների մեջ ընդգրկ-

ված Կիլիկիայի տարածքների հայերի թիվը: Կարելի է փաս-

տել, որ սա Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողիկոսությանը ենթա-

կա թեմերի հայ բնակչության թիվն է: Ըստ դրա՝ Ադանայի 

գավառում բնակվում էր 25.000, Սսի (Կոզան) գավառում (-

Հաճնի, Կարս Բազարի, Վահկայի (Ֆիկե) գավառակներ)՝ 

47.600, Մարաշի գավառում (Զեյթունի, Կոկիսոնի, Ալբիստա-

նի գավառակներ)՝ 86.800, Օսմանիեի գավառում (Բախչեի, 

Համիդիեի (Ջիհան), Չոք Մարզվանի (Դյորթ Յոլ) գավառակ-

ներ)՝ 44.750, Մերսինի գավառ (Տարսոնի գավառակ)՝ 7.400, 

Հալեպի գավառում (Այնթապի, Քիլիսի, Անտիոքի, Ալեք-

սանդրետի, Սուետիա-Քեսաբի գավառակներ)` 84.900, Ուր-

ֆայի գավառում` 36.000, Յոզղաթի գավառում` 28.500, Սե-

                                                           

1 Տե՛ս Պրեմօն Է., Կիլիկիա 1919-1921 Շրջանին, Պօստօն, 1921, էջ 6: 
2Տե՛ս Օրմանեան Մ. արքեպս․, Հայոց Եկեղեցին եւ իր պատմութիւնը, վարչութիւնը, 

բարեկարգութիւնը, արարողութիւնը, գրականութիւնը, ու ներկայ կացութիւնը, 

Կոստանդնուպոլիս, 1911, էջ 263-264: 



392 

 

բաստիայի նահանգի Մանջիլիկ, Կյուրին, Դարենդե, Աշոդի 

գավառակներում՝ 43.400 հայ1: 

Ինչպես տեսնում ենք, այստեղ հայ բնակչության թվաքանա-

կը տրված է ոչ թե միայն ըստ նահանգների կամ գավառնե-

րի, այլ նաև՝ գավառակների: Դա թույլ է տալիս համեմատել 

թվերը մյուս վիճակագրությունների հետ՝ դուրս բերելով այն 

գավառների ու գավառակների հայերի թիվը, որոնք նա-

խորդներում չեն հաշվարկվել: 

Վերոնշյալ փաստաթղթի թվերը գրեթե ամբողջութ-

յամբ համապատասխանում են մյուս վիճակագրություննե-

րում բերված թվերին: Եթե դուրս բերենք Սեբաստիայի և 

Յոզղաթի հայերի թիվը, կտեսնենք, որ այն համապատաս-

խանում է Կ. Բասմաճյանի առաջարկած թվաքանակին: 

Միայն Ադանայի և Մարաշի հայերի թվաքանակը առանձ-

նացնելու դեպքում կհանգենք գրեթե նույն թվերին, որոնք 

բերված են 1912 թ. և 1919 թ. վիճակագրություններում: 

Որպես նախապատերազմյան Կիլիկիայի և շրջակա 

գավառների հայ բնակչության թվաքանակ մեզ ավելի համո-

զիչ է թվում Հայաստանի ազգային արխիվում պահվող վե-

րոնշյալ փաստաթղթում ներկայացված վիճակագրությունը: 

Հետևաբար` Ադանայի, Հալեպի, Սեբաստիայի, Անկարայի 

վիլայեթների միջև բաժանված Կիլիկիայում բնակվում էր ա-

վելի քան 400.000 հայ բնակչություն: 

Այսպիսով` չնայած Օսմանյան կայսրության հայահա-

լած ու ջարդարարական քաղաքականությանը, հատկապես` 

1909 թ. կիլիկյան կոտորածները, որոնց զոհ էին գնացել 

շուրջ 30.000 հայեր, նախապատերազմյան շրջանում Կիլի-

կիայի բնակչության գրեթե կեսը դեռևս հայերն էին, իսկ 

թուրքերը կազմում էին միայն 15 տոկոսը: 

                                                           

1 Տե՛ս ՀԱԱ, ֆ. 57, ց. 5, գ. 57, թ. 11-12: 



393 

 

1919 թ․ ֆրանսիական վարչության հաշվարկներով պա-

տերազմից հետո Ադանայի նահանգ էին վերադարձել 

120.000 հայեր: Նրանց կողքին կային 100.000 անսարի (ալե-

ւի) արաբներ, 30.000 քրդեր ու ղզլբաշներ, 28.000 հույներ, 

20․000 թուրքեր, 15.000 չերքեզներ, 5.000 ասորիներ1: Փաս-

տորեն, ըստ ֆրանսիական պաշտոնական հաշվարկների, 

նույնիսկ Հայոց ցեղասպանությունից հետո Կիլիկիայում 

ապրում էին գրեթե հավասար թվով քրիստոնյաներ ու մահ-

մեդականներ։ 

Այսպիսով՝ պատերազմի նախօրյակին Կիլիկիան Օս-

մանյան պետության ամենազարգացած ու ռազմավարական 

տեսանկյունից կարևոր երկրամասերից էր, որի բնակչութ-

յան մեջ հայերը և մյուս քրիստոնյաները կազմում էին մեծա-

մասնություն։ 

 

КИЛИКИЯ НАКАНУНЕ ПЕРВОЙ МИРОВОЙ ВОЙНЫ 

 

Самвел Погосян 

 

РЕЗЮМЕ 

Киликия была одной из колыбелей жизнедеятельности 

и государственности армянского народа. Накануне Первой 

мировой войны она почти сохранила свое армянское лицо. 

Исследование охватывает административное, экономичес-

кое, этническое положение этого региона в предвоенный 

период. Работа основана на изучении, сопоставлении и 

анализе архивных материалов и научных работ. Накануне 

Первой мировой войны Киликия входила в состав ряда 

административных единиц: Аданский вилайет, Марашский 

и Айнтапский санджаки, Антиохийский, Бейланский и 

                                                           

1 Տ՛ես Саакян Р., նշվ․ աշխ, էջ 82։ 



394 

 

Александритский каза, общая площадь которых составляла 

68 600 км2. Исследование показывает, что Киликия была 

чрезвычайно богата природными ресурсами и плодород-

ными полями. Он имел развитую железнодорожную систе-

му, которая способствовала развитию экономики и имела 

огромное стратегическое значение. Киликия была одним 

из наиболее развитых и стратегически важных регионов 

Османского государства. Несмотря на гамидийские погро-

мы, киликийскую резню 1909 года, накануне войны армяне 

и другие христиане составляли большинство населения 

Киликии. 

CILICIA ON THE EVE OF THE FIRST WORLD WAR 

 

Samvel Poghosyan 

SUMMARY 

Cilicia was one of the cradles of the life activity and 

statehood of the Armenian nation. On the eve of the First 

World War, it almost kept its Armenian face. The study covers 

the administrative, economic, ethnic situation of that region 

before the war. The work is based on the study, comparison 

and analysis of archival materials and scientific works. On the 

eve of the First World War, Cilicia was included in a number of 

administrative units: Adana vilayet, Marash and Aintap sanjaks, 

Antioch, Beilan and Alexandret kazas, the total area of which 

was 68,600 km2. The study shows that Cilicia was extremely 

rich in natural resources and fertile fields. It had a developed 

railway system that contributed to the progress of the 

economy and was of immense strategic importance. Cilicia 

was one of the most developed and strategically important 

regions of the Ottoman state. Despite the Hamidian pogroms, 

the Cilician massacre of 1909, on the eve of the war, 

Armenians and other Christians were the majority in the 

population of Cilicia. 



395 

 

Սամվել Պողոսյան, պատմական գիտությունների դոկտոր, 

պրոֆեսոր, ՀՊՄՀ պատմության և հասարակագիտության ֆակուլ-

տետի գիտության և միջազգային համագործակցության հարցե-

րով դեկանի տեղակալ: Գիտական հետաքրքրությունների շրջա-

նակը՝ Հայկական հարց և միջազգային դիվանագիտություն, 

Հայոց ցեղասպանության պատմություն, Մեծ տերությունների 

մերձավորարևելյան քաղաքականությունը 20-րդ դարի առաջին 

քառորդին, Պողոս Նուբարի գործունեությունը, Կիլիկիան 1914-

1923թթ., ֆրանսիական բանակի Հայկական լեգեոն, դասավանդ-

ման խնդիրները բուհերում․ 

  poghosyansamvel@yahoo.com 

 

Самвел Погосян, доктор исторических наук, профессор, 

заместитель декана по науке и международному сотруд-

ничеству  АГПУ. 

Научные интересы: Армянский вопрос и международ-

ная дипломатия, история геноцида армян, ближневосточ-

ная политика великих держав в первой четверти ХХ века, 

деятельность Погоса Нубара, Киликия 1914-1923 гг., Армян-

ский легион французской армии, проблемы обучения в 

университетах.  

 poghosyansamvel@yahoo.com 

         

        Samvel  Poghosyan,  Doctor of historical sciences, profes-

sor. ASPU, Faculty of History and Social Science, Deputy 

Dean for Science and International Cooperation. Scientific In-

terests: Armenian Question and international diplomacy, his-

tory of the Armenian genocide, the Middle Eastern policy of 

the great powers in the first quarter of the 20th century, the 

activities of Boghos Nubar, Cilicia in 1914-1923, the Armenian 

Legion of French Army, teaching problems in universities.  

 poghosyansamvel@yahoo.com 

  

mailto:poghosyansamvel@yahoo.com
https://aspu.am/ru/page/fakultet_istorii_i_obshchestvovedeniya/
mailto:poghosyansamvel@yahoo.com
https://aspu.am/en/page/faculty_of_history_and_social_science/
mailto:poghosyansamvel@yahoo.com


396 

 

Լիլիթ Սարվազյան  

ԿԻԼԻԿԻՈ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅՈՒՆԸ ԵՒ ՀԱՅ ԵԿԵՂԵՑՈՒ 

ՆՎԻՐԱՊԵՏԱԿԱՆ ԱԹՈՌՆԵՐԻ ՀԱՐԱԲԵՐՈՒԹՅԱՆ ԽՆԴԻՐԸ 

Հիմնաբառեր` Կիլիկիո կաթողիկոսություն, Էջմիածնի Մայր Աթոռ, 

գերագույն իշխանություն, իրավասություններ, երկրորդական Աթոռներ:  

 

Ключевые слова: Католикосат Киликии, Первопрестоль-

ный Эчмиадзин, верховная власть, духовные полномочия, 

второстепенные престолы. 

 

Key words: Catholicosate of Cilicia, Mother See of 

Etchmiadzin, sovereignty, spiritual authority, secondary Seats. 

 

Հոդվածում մեկնաբանվում է Կիլիկիո Հայոց կաթողիկո-

սության հոգևոր և պատմաքաղաքական դերը՝ Հայ Եկեղե-

ցու նվիրապետական Աթոռների հարաբերությունների հա-

մատեքստում: Հիմնավորվում է, որ հայոց հոգևոր Աթոռների 

գոյությունն ու հարաբերությունները պայմանավորված են 

Հայաստանի պատմական իրողություններով, քաղաքական 

կեցությամբ, Հայ եկեղեցու նվիրապետական կարգով, կա-

թողիկոսների ընտրակարգով, իրավասություններով և պա-

տասխանատվության չափաբաժնով: Սկզբնաղբյուրների հի-

ման վրա փաստարկվում են Սիսի Աթոռի գոյապահպանման 

իրավունքն ու հոգևոր գործառնության անհրաժեշտությու-

նը՝ հանուն Կիլիկիո թեմի ժողովրդի իրավունքների պաշտ-

պանության և 1836 թ. Պոլոժենիեի դրույթներով սահմանա-

փակված Էջմիածնի Մայր Աթոռի իրավասությունների և 

վարչական անկախության վերականգնման:  

Հայ Եկեղեցու պատմությունը միահյուսված է հայոց քա-

ղաքական պատմությանը, ինչը թույլ է տալիս բացահայտել 

ազգային կեցության հոգևոր և աշխարհիկ իրողությունների 



397 

 

առնչությունը: Հայ եկեղեցու ինքնիշխանության, Ամենայն 

Հայոց Հայրապետական Աթոռի ինքնության և իրավունքնե-

րի պաշտպանությունը հայ ազգի համար ունեցել է ոչ միայն 

հոգևոր-բարոյական և իրավական նշանակություն, այլև քա-

ղաքական ետնախորք, քանզի ազգի հոգևոր անկախությու-

նը նրա քաղաքական ինքնակազմակերպման ու ինքնակա-

ռավարման հիմքն է եղել պետականազուրկ բոլոր պատ-

մաշրջաններում: Հարկ է նշել, որ Հայ եկեղեցին բնորոշվել է 

որպես էությամբ ազգային և վարչակարգով՝ ժողովրդավա-

րական հաստատություն, ուստի՝ «...չէ՛ եղած կղերապետու-

թիւն մը», և այս հատկորոշիչների շնորհիվ «...դիւրութեամբ 

եւ յօժարութեամբ յարմարած է նոր ըմբռնումով սահմանադ-

րական կարգերու»1:  

Եկեղեցական իշխանությունը կամ նվիրապետությունը 

սահմանված է Աստվածային օրենքներով և Հայ Կանոնական 

իրավունքով: Հայ Եկեղեցու գերագույն Աթոռը Էջմիածնի 

Մայր Աթոռն է՝ Հայրապետական անօտարելի ու անբաժա-

նելի իշխանությամբ, քանզի, ինչպես հաստատում է Մաղա-

քիա Օրմանյանը (1841-1918), այն «...յատուկ և միակ Աթոռ 

մըն է, և ամեն Աթոռ իւր միակ աթոռակալը կրնայ ունենալ, 

և ոչ երկու կամ աւելի»2:  

Քաղաքական անբարենպաստ պայմաններում Հայրա-

պետական Աթոռը գտնվել է «վտարանդիության» մեջ, Էջ-

միածնի գահակալները տեղափոխվել են հայոց քաղաքա-

կան կենտրոններ՝ Սիս, Հռոմկլա, Ծամնդավ, Անի, Արգինա, 

Աղթամար, Դվին: Սակայն «...չէ փոխուեր Աթոռոյն իշխանու-

թեանց և իրաւասութեանց և արտօնութեանց և պաշտա-

                                                           

1 Կիւլէսէրեան Բ. Եպս․, Հայաստանեայց Եկեղեցի (Բանախօսութիւն), Պօսթըն, 1924, էջ 

24: 
2 Օրմանեան Մ․ արքեպս․, Ազգապատում, մասն Բ, Կ.Պոլիս, 1913, էջ 2147: 



398 

 

մանց կերպն ու կարգը, և Հայաստանեայց Աթոռը միշտ և 

յարաժամ անդստին ի սկզբանէ և յիւր ծագմանէ եղել է ա-

զատ և ինքնագլուխ»1: Ըստ Բաբկեն Կյուլեսերյանի (1868-

1936)՝ «Հայ ազգին քաղաքական կեանքի հոսանքներն ո՛ւր 

որ ուղղուած ու հանգրուան մը շինած են, այդ հանգրուան-

ներ Հայոց Կաթողիկոսության համար ալ աթոռանիստ եղած 

են. որովհետեւ պետութեան և Եկեղեցւոյն գործակցութիւնը 

անհրաժեշտ պայման մըն էր Հայ ժողովուրդի գոյութիւնը 

պաշտպանելու և անոր քաղաքակրթութիւնը հովանաւորելու 

համար»2: 

Այնուամենայնիվ, հայոց քաղաքական կեցությունը հան-

գեցրել է կաթողիկոսական այլ` Աղթամարի և Սիսի Աթոռնե-

րի գոյության անհրաժեշտության, ինչն առիթ է տվել հռո-

մեադավան որոշ գործիչների մեղադրանքին, թե Հայ եկեղե-

ցին «...բազմագլխեան է և յատուկ գլուխ մը չունի, վասնզի 

մէկէ աւելի կաթողիկոսներ կը ճանչնայ»: Իրականում Մայ-

րաթոռի գերագույն իշխանությունը երբեք չի բաժանվել, և 

նշված կաթողիկոսությունները դիտվել են որպես մասնավոր 

իրավունքներով օժտված երկրորդական Աթոռներ` նույնիսկ 

«...մինչև աստիճան մը ինքնագլուխ իրաւասութեամբ, բայց 

միշտ գերագոյն աթոռին իշխանութիւնը ճանչնալով»3:  

Հետևաբար` հայ եկեղեցական իրավունքով ճանաչվում է 

միայն Մայր Աթոռի գերիշխանության օրինականությունը, և ո՛չ 

«երկգլխեան» կամ «եռափեղկեալ» իշխանությունը: Նույ-

նիսկ որոշ գործառույթներ իրականացնելու նպատակով Ա-

մենայն Հայոց Կաթողիկոսի լիազոր փոխանորդների և 

                                                           

1 Օրմանեան Մ․ արքեպս․, Աթոռ Հայաստանեայց, Վաղարշապատ, 1886, էջ 2: 
2  Բաբգէն Ա. Աթոռակից Կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ, Պատմութիւն 

Կաթողիկոսաց Կիլիկիոյ (1441-էն մինչեւ մեր օրերը), Անթիլիաս-Լիբանան, 1939, էջ 5:  
3 Օրմանեան Մ. արքեպս․, Ազգապատում, մասն Բ, էջ 2649:  



399 

 

խորհրդականների նշանակման պարագայում Հայրապետա-

կան իրավասությունների փոխանցում կամ բաժանում չի են-

թադրվում: Ուստի` «...ցորչափ Աթոռի տէր կաթողիկոս մը 

կենդանի է, ուրիշ մը համահաւասար կաթողիկոս չկրնար 

ընդունուիլ», իսկ ժամանակավոր պաշտոնյաները համար-

վում են «...աթոռակից կամ կաթողիկոսակից` լիազօր փո-

խանորդի կամ գործակից օգնականի կերպարանով, և ոչ ա-

ւելի»1:  

Սիսի Աթոռը հիմնադրվել է 1446 թ. Կիլիկիայի Սիս քա-

ղաքում՝ Հայոց կաթողիկոսության նախկին նստավայրում, 

1441 թ. Էջմիածնի Ազգային ժողովի որոշմամբ Հայրապետա-

կան Աթոռը Ս. Էջմիածնում վերահաստատվելուց հետո: Աղ-

թամարի կաթողիկոսությունը սկզբնավորվել է 1113թ. և գո-

յատևել մինչև 18952:  

ԺԶ-ԺԷ դարերում ծավալվել են վեճեր Էջմիածնի Գերա-

գույն Աթոռի և Սիսի ու Աղթամարի Աթոռների միջև՝ կաթո-

ղիկոսական իշխանության օրինականության և իրավասութ-

յունների սահմանների վերաբերյալ: Աթոռների հարաբե-

րության խնդիրը քննարկվել է Երուսաղեմի 1651թ. ժողովում, 

որտեղ կնքված դաշնագրի համաձայն՝ կաթողիկոսական 

յուրաքանչյուր Աթոռ միայն իր թեմերի համար պետք է ե-

պիսկոպոս ձեռնադրեր, և մեկ Աթոռից ձեռնադրվածն այլ Ա-

թոռի իրավասության ներքո գտնվող թեմերում վարչական 

որևէ պաշտոն ստանձնել չէր կարող: Կարևորվում էր նաև 

ժողովրդի կարծիքը՝ կաթողիկոսների թեկնածուների մասին, 

ու եթե «Եպիսկոպոս մը որ առանց իւր կաթողիկոսին հրա-

մանին... այլազգեաց բռնութեամբ վիճակի մը տիրանայ, լուծ-

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 2147: 
2 Տե՛ս Ակինեան հ. Ն. վրդ., Գաւազանագիրք կաթողիկոսաց Աղթամարայ (Պատմական 

ուսումնասիրութիւն), Վիեննա, 1920, էջ 8-13:  



400 

 

ցի ի կարգէն»1: Թեև Երուսաղեմի ժողովի նպատակը Աթոռ-

ների միջև առկա հակամարտությունը չեզոքացնելն էր, այ-

նուհանդերձ, ակնհայտ է, որ անտեսված է Մայր Աթոռի գե-

րագահության սկզբունքը, և առաջնային է Աթոռների իրա-

վահավասարության սկզբունքը: Մաղաքիա Օրմանյանի դի-

տարկմամբ՝ «...գլխաւոր հայրապետութիւնը հնար չէր եր-

կուքի վերածել՝ առանց Հայոց եկեղեցին ալ կիսելու, իսկ Ա-

մենայն Հայոց Հայրապետական իրաւունքը ճանչցուած էր 

բոլոր հայութենէ»2:  

 Հայ եկեղեցու նվիրապետական կարգում Սիսի և Աղթա-

մարի կաթողիկոսական Աթոռները, ինչպես նաև Երուսաղե-

մի ու Կ.Պոլսի Հայոց պատրիարքություններն օժտված են 

վարչական լայն իրավասություններով միայն այն գավառնե-

րի նկատմամբ, որոնք ուղղակի նրանց թեմական իշխանութ-

յան ներքո են: Այս թեմերի կառավարումը չի ենթադրում 

Մայրաթոռի անմիջական և անհարկի միջամտություն, եթե 

չեն խախտվում սահմանված կանոնները: Ուստի՝ Աթոռների 

վարչական իրավունքների փոխճանաչման պարագայում ինք-

նակառավարումը չի խաթարում հայոց եկեղեցական միությու-

նը, «...զի ո՛չ հաւատքն ու դաւանութիւնը բաժան են, և ո՛չ 

պաշտամունքն ու իշխանութիւնը անջատ: Մի եկեղեցին եր-

կու չլինիր»3:  

Տարբեր պատմաշրջաններում Հայ եկեղեցու հոգևոր իշ-

խանության աստիճանակարգում Աթոռների հարաբերութ-

յունները բարդանում էին, երբ որոշ կառավարիչների վար-

                                                           

1 Տե՛ս Առաքել վարդապետի Դավրիժեցւոյ Պատմութիւն, Վաղարշապատ, 1884, էջ 255-

256: 
2 Օրմանեան Մ. արքեպս․, Ազգապատում, մասն Բ, էջ 2462: 
3 Օրմանեան Մ․ արքեպս․, Էջմիածին, մասն Բ  «Արարատ», Վաղարշապատ, 1888, թիւ Բ, 

էջ 67: 



401 

 

չաքաղաքական հավակնությունների պատճառով խախտ-

վում էին Աթոռների իրավասությունների սահմանները: Ա-

ռավել բարդ իրավիճակ էր ստեղծվում հակաթոռության պա-

րագայում, երբ առանց օրինական ընտրության՝ ինքնակոչ 

կաթողիկոսներ էին հայտնվում, ինչպես օրինակ՝ «Դաւիթ 

Թոռնիկեան կաթողիկոս հռչակեցաւ յԱղթամար ի 1113, և Գ-

րիգոր Մուսաբէկեան բաժանեալ կաթողիկոս եղև ի Սիս 

1441»1: Իհարկե՝ ավելի ուշ Սիսի և Աղթամարի կաթողիկոս-

ները ճանաչեցին Էջմիածնի Աթոռի գերագահությունն ու 

նախամեծարությունը՝ գործադրելով Հայ եկեղեցու ավան-

դական կանոնակարգով հաստատված իրենց իրավունքները, 

որոնք առավել բարձր են եպիսկոպոսների և թեմական ա-

ռաջնորդների իրավասություններից:  

 Ազգային եկեղեցական գործիչները փորձում էին Հայ ե-

կեղեցու նվիրապետական Աթոռների հարաբերության 

խնդիրը լուծել հոգևոր իշխանության կենտրոնամետ և ապա-

կենտրոն սկզբունքներից որևէ մեկի առաջնայնության տե-

սանկյունից: Դեռևս Սիմեոն Ա. Երևանցին (1710-1780) միան-

շանակ պաշտպանում էր խիստ կենտրոնացված իշխանութ-

յան գաղափարը` Մայրաթոռի գերակա իրավասությունները 

մեկնաբանելով հետևյալ կերպ. «Եւ այստեղ նստող հայրա-

պետին է (վերապահված) առանձնակի իշխանություն` հիմ-

նելու հայոց բոլոր եկեղեցիները, բարեկարգելու, կանոնի 

մեջ պահելու, վերացնելու ավելորդը եւ լրացնելու թերին... 

անկասելի եւ բացարձակ (իր այն) իշխանությամբ հրահան-

գելու հոգեւորն ու օգտակարը, փակել եւ բանալ, կապել եւ 

                                                           

Օրմանեան Մ. արքեպս․, Աթոռ Հայաստանեայց, էջ 77: 



402 

 

արձակել»1: Ըստ Երևանցու` Էջմիածնի Աթոռը միշտ այս կա-

նոնակարգով է առաջնորդվել և կառավարել, իսկ Դվինում, 

Անիում և այլուր գտնվող կաթողիկոսները սոսկ Գրիգոր Լու-

սավորչի ժառանգորդն են համարվել, քանի որ Էջմիածնի 

Հայրապետը հայոց միապետական գլուխն ու գահակալն է: 

Վերջինս գերապատիվ է նաև Սիսի ու Աղթամարի կաթողի-

կոսներից, և այս իրողությունը ճշմարիտ է «...ոչ միայն ըստ 

բուն, սեփական եւ իսկական, գերակա հոգեւորական իշխա-

նության, այլեւ ըստ այլազգի եւ մերազնյա հասարակության 

վճիռների, ըստ աշխարհիկ տերերի ու մյուս իշխանավորնե-

րի կողմից տրված հրամանների»2:  

Սիմեոն Երևանցին առավել արմատական դիրքորոշում 

է դրսևորում Կ. Պոլսի Հայոց պատրիարքության նկատմամբ` 

այն անվանելով առաջնորդություն, որն իբր չի տարբերվում 

թեմական այլ կենտրոններից: Ու քանի որ բոլոր առաջնորդ-

ներին նշանակում է Ամենայն Հայոց Հայրապետը, ապա օ-

տար՝ օսմանյան կառավարության հրամանով պատրիարքի 

նշանակումը համարում է Հայ կանոնական իրավունքի 

խախտում և ընդդիմություն Մայր Աթոռին3: Հարկ է նշել, որ 

Կ. Պոլսի Հայոց պատրիարքի հոգևոր ու քաղաքական իրա-

վասությունները սահմանված էին օսմանյան օրենսդրութ-

յամբ, հետևաբար՝ չէին կարող բխել Հայ կանոնական իրա-

վունքից: Սիմեոն կաթողիկոսը տեղյակ էր այս իրողությանը, 

ուստի` անհիմն էր առկա քաղաքական կեցությունից բխող 

                                                           

1 Սիմեոն Կաթողիկոս Երեւանցի, Ջամբռ. Հիշատակարան Էջմիածնի Սուրբ Աթոռի եւ 

նրա հարակից վանքերի (թարգմ., առաջ, եւ ծան. Վ. Համբարձումյանի), Երևան, 2003, 

էջ 75: 
2 Նույն տեղում, էջ 78: 
3 Խնդրի մանրամասն վերլուծությունը տե՛ս Սարվազյան Լ., Մաղաքիա Օրմանյան 

(Ազգային-փիլիսոփայական հայեցակարգը), Երևան, 2013, էջ 219-221: 



403 

 

իրավական կարգավիճակն ազգային կանոնականությամբ 

փոխելու նրա ձգտումը:  

Այդպիսով, հայ ազգի պատմաքաղաքական կեցությամբ 

պայմանավորված՝ հայոց հոգևոր Աթոռների հարաբերութ-

յան խնդիրը հնարավոր էր լուծել ոչ միայն Հայ կանոնական 

իրավունքի հիման վրա, այլև հաշվի առնելով ռուսական և 

օսմանյան օրենքները, ինչպես նաև 1860թ. ընդունված և 

1863թ. Բ. Դռան կողմից վավերացված արևմտահայոց «Ազ-

գային Սահմանադրության» հիմնադրույթները:  

 Կ. Պոլսի Հայոց պատրիարքը միջնորդավորում է Ազգա-

յին վարչության հարաբերությունները հայ ազգի, Մայրաթո-

ռի և Բ. Դռան հետ: Ընդ որում` Ազգային վարչությունը պար-

տավոր է. «Արարատեան Մայր Աթոռին հետ` աւանդապահ 

մնալ միշտ նոյն յարաբերութեանց որոնցմով նախնեացմէ 

անտի կապուած են իրարու հետ Ազգն ու Աթոռն»1, և «...Հա-

յաստանեայց Եկեղեցւոյ Կրօնական կանոնաց և օրինաց հա-

մեմատ վարուիլ»2: «Ազգային Սահմանադրության» այս հիմ-

նադրույթներով հաստատվում են և՛ Մայր Աթոռի գերիշխա-

նության ճանաչումը պատրիարքական իշխանության նկատ-

մամբ, և՛ Հայ կանոնական իրավունքի անփոփոխելիությունն ու 

համապարտադիր լինելը: Իսկ պատրիարքի` Ամենայն Հայոց 

Կաթողիկոսի փոխանորդ լինելը բառացի սահմանված է 

«Ազգային Սահմանադրության» 1870թ. վերաքննված տար-

բերակում. «Պատրիարքը… հայոց պաշտօնական հոգեւոր 

պետն է, իբրեւ ներկայացուցիչ կաթողիկոսին ամենայն Հա-

յոց, և միանգամայն միջնորդ է հեղինակութեան Բ. Դրան` 

                                                           

1 Ազգային Սահմանադրութիւն Հայոց, Ի Կօստանդնուպօլիս, 1860, յօդ. 8, էջ 14: 
2 Ազգային Սահմանադրութիւն Հայոց, Կ. Պօլիս, 1863, Կէտ Թ, էջ 6: 



404 

 

Ազգին հետ ունեցած յարաբերութեանցը մէջ»1: Հետևաբար` 

Հայոց պատրիարքը վարչական իրավասությամբ բարձր է 

առաջնորդներից, բայց ենթարկվում է Էջմիածնի Հայրապե-

տական Աթոռի գերիշխանությանը:  

 Մաղաքիա Օրմանյանի մեկնաբանությամբ` Հայ եկեղե-

ցու վարչական կառուցակարգը և հոգևոր պաշտոնեությունը 

«...ընդհանրապէս կեդրոնացուցման ձեւով չեն. որովհետև 

իւրաքանչիւրը ազատ և սեփական իրաւունքներ կը վայելէ, 

իրեն բնական կամ կանոնական պաշտօնները կատարելու, 

առանց բարձրագոյն աստիճանի վերապահութեան կամ ար-

գելքին ենթարկուելու»2: Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի վե-

րահսկողության իրավունքը գործադրվում է բացառիկ դեպքե-

րում, երբ` ա) ծագում են հոգևոր կամ ազգային-քաղաքա-

կան հրատապ խնդիրներ, և խորհրդակցության կարիք է լի-

նում, բ) ներեկեղեցական գործառույթներում հակասութ-

յուններ են առաջանում, գ) օտար միջամտություններին հա-

կազդելու անհրաժեշտություն է ծագում, դ) պաշտոնակա-

տարության ժամանակ զեղծումներ են լինում և այլն:  

ԺԹ դարակեսին Կաթողիկոսական Աթոռների հարաբե-

րությունները դարձյալ բարդանում են՝ Սիսի և Աղթամարի 

Աթոռների որոշ ինքնակոչ կաթողիկոսների անօրինական 

գործողություններով պայմանավորված: Գեորգ Դ. Կոս-

տանդնուպոլսեցի կաթողիկոսը 1866 թ. իր կոնդակով պա-

հանջում է, որ «...հպատակական ըլլան այս աթոռներուն 

Մայր Աթոռոյ հետ յարաբերությունները»՝ սպառնալով, որ 

                                                           

1 Ազգային Սահմանադրութիւն Հայոց, Երկրորդ վերաքննութիւն, Կ. Պօլիս, 1870, յօդ. 3, 

էջ 5: 
2 Օրմանեան  Մ. արքեպս․, Հայոց Եկեղեցին եւ իր պատմութիւնը, վարդապետութիւնը, 

վարչութիւնը, բարեկարգութիւնը, արարողութիւնը, գրականութիւնը, ու ներկայ 

կացութիւնը, Կ.Պոլիս, 1911, էջ 165: 



405 

 

հակառակ դեպքում Աղթամարը և Սիսը կհամարի «հակա-

թոռ»1: Կաթողիկոսը ձգտում էր Մայր Աթոռի լիակատար ու 

բացարձակ իրավազորությունը տարածել երկրորդական Ա-

թոռների և արևմտահայոց վրա այն պարագայում, երբ 

1836թ. Պոլոժենիեի դրույթներով սահմանափակված էին 

նրա հայրապետական իրավասությունները նույնիսկ ռուսա-

հայոց շրջանակներում:  

Հարկ է նշել, որ Սիսի և Աղթամարի ինքնահռչակ կաթողի-

կոսները նույնական չեն մասնավոր կաթողիկոսական Աթոռնե-

րին, և «հակաթոռությունը» վերաբերում է միայն անօրինա-

կան ձեռնադրված անձանց՝ ապօրինի գահակալներին և ո՛չ 

Աթոռներին: Արևմտահայ գործիչների հայեցակետով՝ «...բա-

ւական էր, որ Կ. Պոլսոյ Աթոռը իբր բովանդակ Թուրքիոյ 

պատրիարքութիւն, մէկ կողմէն իբր ստորադաս՝ Էջմիածնի 

իրաւասութիւնը ճանչնար, և իբր գերադաս՝ Կիլիկիան ու Աղ-

թամարն ու Երուսաղեմը իրեն հետ կապած պահէր, և ասկից 

աւելի կապեր չէին կրնար ստեղծել»2: Ընդ որում՝ Գեորգ Դ 

վերը նշված կոնդակը քննադատվեց Կ. Պոլսի Ազգային Ե-

րեսփոխանական ժողովում և չհրապարակվեց ու չծանուց-

վեց ժողովրդին՝ իբրև պաշտոնական գրություն: 

 Կ. Պոլսի Ազգային Ընդհանուր ժողովը 1870 թ. բազում 

նիստերում քննարկում է Կաթողիկոսական Աթոռների հա-

րաբերության խնդիրը՝ առավելագույն ուշադրություն դարձ-

նելով Սիսի Աթոռին: Հարաբերությունների կարգավորումն 

առնչվում էր Կիլիկիո կաթողիկոսի իրավասություններին և 

ընտրակարգին: Ազգային ժողովում առաջադրվում է խնդրի 

լուծման չորս տարբերակ՝ Ռուբեն Կյումուշկերտյանի, Գրի-

                                                           

1  Տե՛ս Իզմիրլեան Մ. Եպս․, Հայրապետութիւն Առաքելական Սուրբ Եկեղեցւոյ, և 

Աղթամար և Սիս, Կ.Պոլիս, 1881, էջ 732:  
2 Օրմանեան Մ. արքեպս․, Ազգապատում, մասն երրորդ, Երուսաղէմ, 1927, էջ 4265: 



406 

 

գոր Օտյանի, Ստեփան Փափազյանի և Նահապետ Ռուսին-

յանի կողմից: Իբրև անվերապահ պայման՝ բոլոր առաջարկ-

ներում Էջմիածնի Մայր Աթոռը ճանաչվում է Ամենայն Հայոց 

Գերագույն Աթոռ՝ իր բարձրագույն իրավազորությամբ: Առա-

ջարկները հիմնականում տարբերվում էին Սիսի կաթողիկո-

սի ընտրության և վավերացման պայմաններով: 

Ա. Ռ. Կյումուշկերտյանի համոզմամբ՝ Կ. Պոլսի Կենտրո-

նական իշխանությունը չպետք է միջամտի Սիսի կաթողիկո-

սի ընտրությանը, այլ Կիլիկիո ժողովուրդը մեծամասնութ-

յամբ առաջադրի երկու թեկնածու, որոնցից մեկին պետք է 

ընտրի Ամենայն Հայոց կաթողիկոսը: Միաժամանակ նա չի 

ընդունում «տեր-ծառա» հարաբերությունները Մայր Աթոռի 

և մասնավոր Աթոռների միջև, ինչը հակասում է Հայ եկեղե-

ցու ավանդական սկզբունքներին ու կանոններին, և հորդո-

րում է, որ Վեհափառը «...իբրեւ հաւասարապատիւ կաթողի-

կոս ճանչնայ զիրենք, միշտ գերագահութիւնը եւ բոլոր Հա-

յաստանեայց Եկեղեցւոյ կառավարութիւնը իրեն պահելով»1:  

Բ. Ըստ Գր. Օտյանի՝ Սիսի կաթողիկոսի ընտրությունը 

չպետք է Էջմիածնի Կաթողիկոսի բացառիկ իրավունքը հա-

մարել, քանի որ Պոլոժենիեի կանոնակարգով նրա իրավա-

սությունները սահմանափակված են, և վարչական անկա-

խությունը դարձել է վիճարկելի: Հայ Եկեղեցու հոգևոր 

միասնությունն անխաթար պահելու նպատակով Օտյանը 

կարևորում է Կ. Պոլսի Հայոց պատրիարքության՝ իբրև Ազ-

գային Կենտրոնական վարչության և պատրիարքի՝ որպես 

Ամենայն Հայոց կաթողիկոսի փոխանորդի մասնակցությու-

նը Սիսի կաթողիկոսի ընտրությանը: Այս համապատկերում 

օրենսգետն առաջարկում է, որ Քաղաքական ժողովն առա-

                                                           

1  Ատենագրութիւնք Ընդհանուր Ժողովոյ 1870-1874 նստաշրջանի, նիստ երկրորդ, 

օգոստոս 28, 1870, Կ. Պոլիս, էջ 28: 



407 

 

ջադրի Սիսի կաթողիկոսի երեք թեկնածու, և Ազգային ժողո-

վի քվեարկությամբ նրանցից մեկն ընտրվի:  

Գր. Օտյանն անդրադառնում է նաև «հակաթոռության» 

խնդրին՝ ազգային-քաղաքական առկա իրավիճակում հույժ 

վտանգավոր համարելով Կիլիկիո Հայոց Աթոռն իբրև «հա-

կաթոռ» ճանաչելը և կաթողիկոսության լուծարման պահան-

ջը: Ըստ նրա՝ «Պէտք է պահել Սսոյ Կաթողիկոսութիւնը... Էջ-

միածնայ կաթողիկոսութեան համար: Եթէ Սսոյ կաթողիկո-

սութիւնը վերցնես, մեծ վնաս կը հասցնես Էջմիածնայ կաթո-

ղիկոսութեան»1, քանի որ բացառված չէ, որ ռուսական կա-

ռավարության հակազգային քաղաքականության հետևան-

քով Մայրաթոռն ավելի նվաստ վիճակում հայտնվի: Նա 

անհրաժեշտ է համարում Էջմիածնի Գերագույն Աթոռի ավան-

դական իրավունքների ու անկախության վերականգնումը, ինչը 

գրեթե անհնար էր թվում ազգի հպատակության պայմաննե-

րում: Սակայն Գր. Օտյանի համոզմամբ՝ ազգն ունի մի հզոր 

ուժ գերտերության դեմ. «Քանի որ Սսոյ կաթողիկոսը կեցած 

է, երբոր ուզենք, կրնանք Էջմիածնայ Կաթողիկոսին անկա-

խութիւնն ու Պալաժէնիայի բարձումն ընդունիլ. եւ երբ այս 

արդիւնքը ձեռք բերենք, ա՛յն ատեն պէտք է սկսինք մտածել 

Սսոյ Կաթողիկոսութիւնը վերցնելու համար»2:  

Գ. Ստ. Փափազյանի կարծիքով՝ Սիսի և Աղթամարի թե-

մականներին չպետք է զատել «Ազգին ամբողջականութենէ», 

և «...ընդունիլ՝ Սիս եւ Աղթամար իբր մասնաւոր կաթուղիկո-

սունք իրենց կաթուղիկոսական յաջորդութիւնը պահպանե-

լու են, և մեք զանոնք իբր լոկ հոգեւոր բարձրաստիճան 

պաշտօնեաներ նկատելու եմք՝ ինչպէս Երուսաղէմայ Պատ-

րիարքը, եւ ինչպէս այս վերջինիս ընտրութեանը կը մաս-

                                                           

1 Ատենագրութիւնք Ընդհանուր Ժողովոյ, նիստ եօթներորդ, հոկտեմբեր 7, 1870, էջ 94: 
2 Նույն տեղում: 



408 

 

նակցի երեսփոխանութիւնը, այնպէս պէտք է որ մասնակցի 

Սսոյ եւ Աղթամարայ կաթուղիկոսաց ընտրութեան»1: Ըստ 

«Ազգային Սահմանադրության»՝ մասնավոր Աթոռներն ի-

րենց թեմերը կառավարում են Երեսփոխանական ժողովի 

հրահանգներին համապատասխան: 

Դ. Ն. Ռուսինյանը Սիսի կաթողիկոսի ընտրությունը հա-

մարում է Կիլիկիո ժողովրդի իրավունքը, բայց ընտրության 

արդյունքների վավերացումը վերապահում է միայն Կ. Պոլսի 

վարչական կենտրոնին՝ Ազգային ժողովին: Վավերացումը 

որևէ իրողության՝ օրենքներին համապատասխան կատար-

ված լինելը պաշտոնապես հաստատելն է: Նա կարևորում է 

մասնավոր կաթողիկոսների ոչ միայն հոգևոր, այլև վարչա-

կան գործառույթները՝ բացատրելով. «Խնդիրը այդ կաթողի-

կոսաց սրբագործական իշխանութեան վրայ չէ՛ որ՝ սրբա-

զան ժողովի մը տարուի. անոնց հովուապետական, առաջ-

նորդական, եւ մէկ բառով՝ ժողովուրդը կառավարելու կեր-

պին վրա՛յ է, եւ ասո՛վ է որ զընդհանուր վարչութիւնը ներ-

կայացնող կեդրոնական ժողովին հեղինակութենէն չի կրնայ 

խուսափիլ»2: Սիսի կաթողիկոսը ընդհանրական հայրապետ 

չէ, այլ մասնավոր հովվապետ, գավառական առաջնորդ, նա-

հանգի պատրիարք, ով պաշտոնավարում է ցմահ:  

Ռուսինյանը հիշեցնում է, որ կաթողիկոսի կառավարելու 

իշխանությունը բխում է ժողովրդից, և բնական օրինաչափութ-

յամբ՝ ժողովուրդն էլ պետք է ընտրի իր հովվապետին: Հետևա-

բար՝ «Կիլիկեցիք կամ Աղթամարցիք՝ որք տէրն են իրենց 

տանը,... իրե՛նք միայն պիտի ընտրեն իրենց առաջնորդը, 

կաթողիկոսը... եւ ո՛չ ոք իրաւունք ունի միջամտութեան, ինչ-

պէս որ ամեն գաւառ ինք կ'ընտրէ ըստ իրաւանց իր առաջ-

                                                           

1 Ատենագրութիւնք Ընդհանուր Ժողովոյ, նիստ երրորդ, սեպտեմբեր 4, 1870, էջ 38: 
2 Ատենագրութիւնք Ընդհանուր Ժողովոյ, նիստ հինգերորդ, սեպտեմբեր 18, 1870, էջ 58:  



409 

 

նորդը, որպէս կը պահանջէ եւ Սահմանադրութիւնը»1: Իսկ 

ընտրության արդյունքը հատուկ տեղեկագրով պետք է ներ-

կայացվի Կենտրոնական վարչությանը՝ ստուգելու, որ ընտ-

րությունը կատարված է ազգային օրենքների համաձայն 

կամ հակասում է դրանց: Եթե հակասություն չլինի սահման-

ված ընտրակարգի հետ, Ազգային Երեսփոխանական ժողո-

վը կվավերացնի Սիսի կաթողիկոսի ընտրությունը:  

Այդպիսով՝ Նահապետ Ռուսինյանի առաջադրած բա-

նաձևը՝ «Ընտրութի՛ւնը՝ գաւառին, վաւերացո՛ւմը՝ կեդրոնին», 

ընդունեցին Ազգային ժողովի թե՛ աշխարհիկ, թե՛ հոգևորա-

կան պատգամավորները 1870 թ. սեպտեմբերի 25-ի VII նիս-

տում: Այս բանաձևով պաշտպանվեցին Կիլիկիո կաթողիկո-

սին ընտրող թեմական ժողովրդի կամքի ազատությունն ու 

անկախությունը, մյուս կողմից՝ ազատ ընտրությունը վավե-

րացնող Ազգային ժողովի իշխանության գերակայությունը:  

Պատմական այս ժամանակաշրջանում լուծվեց Կիլիկիո 

կաթողիկոսության խնդիրը, բարելավվեցին Հայ Եկեղեցու 

նվիրապետական Աթոռների հարաբերությունները, չեզոքա-

ցան այն հակասությունները, որոնք ծագել էին ինքնահռչակ 

կաթողիկոսների ապազգային գործունեության ու «հակաթո-

ռության» գաղափարի իրացման փորձերի հետևանքով: Ի-

հարկե՝ թեև հետագա տարիներին որոշ հանգամանքներում 

դարձյալ հարուցվեցին խնդիրներ կաթողիկոսական և պատ-

րիարքական Աթոռների միջև, այնուամենայնիվ՝ դրանց լուծ-

ման բանալին համարվեցին անօտարելի հռչակված հետևյալ 

սկզբունքները.  

 Ճանաչել Էջմիածնի Մայրաթոռի գերիշխանությունն 

ու բացառիկ իրավազորությունը՝ որպես համայն հայության 

միասնության հիմք: 

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 60: 



410 

 

 Մերժել երկրորդական Աթոռների հակաթոռության 

ազգավնաս գաղափարը՝ հստակ սահմանելով և պաշտպա-

նելով նրանց իրավասությունները՝ իրենց ենթակայության 

ներքո գտնվող թեմերում: 

 Սիսի և Աղթամարի կաթողիկոսների ընտրությունը 

համարել թեմական ժողովրդի, ոչ թե Մայրաթոռի բացառիկ 

իրավունքը: Իսկ ընտրության արդյունքի վավերացման իրա-

վունքը վերապահել Կ.Պոլսի Ազգային ժողովին:  

 Հարգել Կ. Պոլսի Ազգային պատրիարքության՝ որպես 

Ամենայն Հայոց կաթողիկոսության փոխանորդի սահման-

ված իրավունքները:  

 Բացառել Սիսի և Աղթամարի աթոռակալների ուղղա-

կի հարաբերությունները Բ.Դռան և օտար եկեղեցիների 

հետ:  

 Հայ հոգևոր Աթոռների հարաբերությունները կարգա-

վորել՝ հիմնվելով միայն ազգային-եկեղեցական ավանդա-

կան օրենքների, Հայ Եկեղեցու նվիրապետական կարգի և 

«Ազգային Սահմանադրության» հիմնադրույթների վրա: 

  

АРМЯНСКИЙ КАТОЛИКОСАТ КИЛИКИИ И 

ПРОБЛЕМА СООТНОШЕНИЯ ДУХОВНЫХ 

ПРЕСТОЛОВ АРМЯНАСКОЙ ЦЕРКВИ 

 

Лилит Сарвазян  

РЕЗЮМЕ 

В статье оценивается духовная и историко-поли-

тическая роль армянского Католикосата Киликии в 

контексте взаимоотношений Патриархатской и Като-

ликосской Престолами. Утверждается, что существо-

вание и соотношение духовных Престолов обуслов-

лены историко-политическим бытием Армении, ие-



411 

 

рархией Армянской Церкви, а также избирательной 

системой католикосов, их полномочиями и долей от-

ветственности. Верховным Престолом Армянской 

Церкви является Первопрестольный Эчмиадзин, обла-

дающий неделимой властью и юрисдикцией. А Като-

ликосаты Сиса и Агтамара, а также Армянские Пат-

риархаты Иерусалима и Константинополя, как вто-

ростепенные престолы, наделены широкими админи-

стративными полномочиями над провинциями, нахо-

дящимися в непосредственном их епархиальном ве-

дении. Управление этими епархиями не предполагает 

прямого вмешательства Первопрестольного Эчмиад-

зина. С другой стороны, в случае взаимного призна-

ния прав Престолов самоуправление не подрывает 

церковный союз.  

 

THE ARMENIAN CATHOLICOSATE OF CILICIA AND 

THE PROBLEM OF RELATIONSHIP OF THE 

SPIRITUAL THRONES OF ARMENIAN CHURCH 

 

Lilit Sarvazyan 

SUMMERY 

The article appritiates the spiritual and historical-

political role of the Armenian Catholicosate of Cilicia in 

the context of the relationship between the Catholicosal 

and Patriarchal Sees. It is argued that the existence and 

relationship of the Sees is conditioned by the historical 

and political existence of Armenia, hierarchy of the 

Armenian Church, electoral system of Catholicos, extent 

of authorities and responisbilities. The Supreme See of 

the Armenian Church is the Mother See of Etchmiadzin, 



412 

 

with indivisible authority and jurisdiction. And the 

Catholicosal Sees of Sis and Aghtamar, as well as the 

Armenian Patriarchates of Jerusalem and Constantinople, 

as secondary Sees, are endowed with broad 

administrative powers over the provinces that are 

directly under their diocesan authority. The management 

of these dioceses does not involve direct intervention of 

the Mother See․ On the other hand, in the case of mutual 

recognition of the rights of the Sees, self-government 

does not disrupt the church union. 

 

Լիլիթ Սարվազյան, փիլիսոփայական գիտություն-

ների թեկնածու, ՀՊՄՀ հասարակագիտության ամբիոնի 

դոցենտ: Գիտական հետաքրքրությունների շրջանակը` հայ 

քաղաքական փիլիսոփայություն, իրավունքի փիլիսոփա-

յություն, ազգային և համաշխարհային իրավաքաղաքական 

ուսմունքների պատմություն, քաղաքակրթական զարգա-

ցումների տեսություններ, արևմտահայ սահմանադրաիրա-

վական մտքի պատմություն․  

 lilit.sarvazyan@gmail.com 

  

Лилит Сарвазян, кандидат философских наук, 

дօцент кафедры обществоведения АГПУ. Диапазон 

научных исследований: армянская политическая фи-

лософия, философия права, история национальной и 

всемирной политико-правовых учений, теории циви-

лизационных развитий, история западноармянской 

конституционно-правовой мысли. 

  lilit.sarvazyan@gmail.com 

 

mailto:lilit.sarvazyan@gmail.com
mailto:lilit.sarvazyan@gmail.com


413 

 

Lilit Sarvazyan, Candidate of Philosophical Sciences, 

Associate Professor of Chair of Social studies of ASPU. 

Scientific researches: Armenian Political Philosophy, Phi-

losophy of Right, History of National and World Legal 

and Political Studies, Theories on Civilized Develop-

ments, History of Western Armenian Constitutional and 

Legal Mind. 

  lilit.sarvazyan@gmail.com 

  

 

 

  

mailto:lilit.sarvazyan@gmail.com


414 

 

Անի Ֆիշենկճեան (Ֆչնկջեան) 

ՄԵԾԻ ՏԱՆՆ ԿԻԼԻԿԻՈՅ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹԵԱՆ «ՀԱՍԿ» 

ԱՄՍԱԹԵՐԹԸ ԲԵՐԻՈՅ ԹԵՄԻ ԳՈՐԾՈՒՆԷՈՒԹԵԱՆ ՄԱՍԻՆ 

Հիմնաբառեր՝ Բերիոյ հայոց թեմ, Լաթաքիա, Գամիշլի, Ճեզիրէի 

Առաջնորդական փոխանորդութիւն, կրթական, գաղթ, Արեւմտեան 

Հայաստան: 

 

Ключевые слова: Армянская епархия Берио, Латакия, 

Камышлы, Джезире Викарий Лидерства, образование, 

эмиграция, Западная Армения. 

 

Key words: the Armenian Diocese of Perio, Latakia, Kamishli, 

The Armenian prelacy- Vicarge of Jezireh, educational, emigration, 

Western Armenia. 

 

Ներածութիւն 

Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան պաշտօնական 

«Հասկ» ամսաթերթը՝ իր հրատարակման առաջին համարէն՝ 

1932 Յունուար, սկսեալ իբրեւ ամսօրեայ հրատարակութիւն, 

պարբերական տեղեկագիրը դարձաւ Մեծի Տանն Կիլիկիոյ 

Կաթողիկոսութեան եւ թեմերու /առաջնորդարաններու/ գոր-

ծունէութեան, «որպէս զի ստոյգ եւ կանոնաւոր տեղեկու-

թիւնները եւ լուրերը ուղղակի իր ակնաղբիւրէն իմանայ մեր 

ժողովուրդը»1։  

Թեմային առնչուող մեր յօդուածը նուիրուած է Մեծի 

Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան «Հասկ» ամսաթերթի 90-

ամեայ պատմութեան։ Ամսաթերթը իր 90-ամեայ հրատարա-

կութեամբ ընթերցող հասարակութեան իրազեկ դարձուց եւ 

                                                           

1 «Հասկ» ամսաթերթ, Ա տարի, թիւ 1, Յունուար, Անթիլիաս, 1932, էջ 1։  



415 

 

կը դարձնէ ե՛ւ կաթողիկոսութեան, ե՛ւ թեմերու գործունէու-

թեան մասին, «Հասկ»-ի համարները կը բովանդակեն կրօ-

նական, գրական, լեզուական, թեմական, կրթական բնոյթի 

արժէքաւոր գրութիւններ, ինչպէս նաեւ կաթողիկոսութեան 

թեմերու հասարակական կեանքի վերաբերող հաղորդում-

ներ եւ այլն: 

Մեր յօդուածը կառուցած ենք ուսումնասիրելով «Հասկ»-

ի 1932-1942 թթ․ համարները եւ անոնց անդրադարձը «Հա-

լէպ»-ի կամ «Բերիոյ Թեմի» գործունէութեան վերաբերեալ։ 

Բերիոյ Հայոց Թեմի գործունէութեան առնչուող նիւթերը ամ-

սաթերթին մէջ բազմազան են․ անոնք մեծ մասամբ լոյս կը 

սփռեն յետեղեռնեան տարիներուն դէպի Հալէպ, Դամասկոս, 

Լաթաքիա եւ Սուրիոյ այլ հայկական բնակավայրերու մէջ ա-

պաստան գտած եւ տարբեր ժամանակներու գաղթականնե-

րու տեղաւորման, հաւաստի տեղեկութիւններ անոնց վիճա-

կագրական տուեալներուն1, Թեմակալ Առաջնորդներու եւ 

Ազգային իշխանութեանց կողմէ ծրագրուած բարենորոգչա-

կան, կրթական, կազմակերպչական ու հոգեմտաւոր ազգա-

յին եւ քրիստոնէական դաստիարակութեան միտուած գոր-

ծունէութեան, ինչպէս նաեւ թեմական եւ հովուապետական 

այցելութիւններու, թեմի շինարարական աշխատանքներու, 

թեմի կողմէ հովանաւորուող Գաղթականաց կեդրոնական 

յանձնախումբերու գործունէութեան, Սուրիոյ հիւսիս-արեւե-

լեան շրջանի Ճեզիրէ Առաջնորդութեան Փոխանորդութեան 

անհրաժեշտութեան եւ կազմաւորման, «Սանճագի հայոց 

                                                           

1 Տարեկան վիճակագրական ցուցակ Բերիոյ թեմին մէջ․ «Հասկ» ամսաթերթ, Բ տարի, 

թիւ 5-6, Մայիս-Յունիս, Անթիլիաս, 1933, էջ 32, «Հասկ» ամսաթերթ, Դ տարի, թիւ 2, 

Փետրուար, Անթիլիաս, 1935, էջ 24։ 



416 

 

գաղթ»-ի, «Սանճագի հայ գաղթականաց տեղաւորման1 եւ 

Սուրիոյ հայկական բնակավայրերու եւ այլ թեմաներու 

շուրջ։ «Հասկ»-ի տարբեր համարներուն մէջ տեղ գտած այդ 

յօդուածները ունին աղբիւրագիտական նշանակութիւն, ո-

րոնց միջոցով կրնանք որոշակի պատկերացում ունենալ Բե-

րիոյ /Հալէպի/ Թեմի եւ Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսու-

թեան գործունէութեանց ու յարաբերութեանց վերաբերեալ։  

Կազմակերպական գործունէութիւն 

Ինչպէս գիտենք՝ 1921թ. Դեկտեմբերէն Սիսը դադրած էր 

Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան աթոռանիստը ըլլալէ: Սուրիոյ 

եւ Լիբանանի մէջ դեգերելէն ետք 1930թ. Մեծի Տանն Կիլի-

կիոյ Կաթողիկոսութիւնը կը հաստատուի Անթիլիաս (Լիբա-

նան): Առաջին հերթին անհրաժեշտ էր թեմերու կազմակեր-

պումն ու վերակազմակերպումը։ Ուստի Սահակ Բ․ Խապա-

յեան հայրապետի հրաւէրով Անթիլիասի մէջ 1932 Մարտ 8-

14 գումարուած նիստերը կը զբաղին «Թեմերու կազմակեր-

պութեան լրացումի եւ միօրինակ վարչական դրութեան վե-

րածելու անհրաժեշտութեան խնդիրով»2, եւ որպէսզի հինգ 

թեմերու համար վարչական Սահմանադրական միաձեւու-

թիւն որդեգրուի, կը ներկայացուի հետեւեալ ծրագիրը․ Լա-

ւոդիկէի /Լաթաքիոյ/ այժմեան, 1932թ․-ի, թեմին կցել Հալէպի 

թեմին պատկանող «Իսկէնտէրունի Ազատ Սանճագը եւ Ան-

տիոքի ու Սուէյտիոյ ամբողջ շրջանակը եւս» եւ վերակազմե-

լի թեմը կոչել պատմական անունով՝ «Առաջնորդութիւն Ան-

տիոքի Թեմին»3, իսկ Դամասկոսի թեմին կցել մինչ այդ Հալէ-

                                                           

1 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ժ տարի, թիւ 3-4, Մարտ-Ապրիլ, էջ 52 Կիրակնօրեայ դպրոց, 

54 գաղթականներ, էջ 55-56 Վիճակագրութիւն՝ Դամասկոսի թեմի, Բերիոյ թեմի վիճա-

կագրութիւն, եկեղեցիներ, մատուռներ, քահանաներ: 
2 «Հասկ» ամսաթերթ, Ա տարի, թիւ 3, Մարտ, Անթիլիաս, 1932, էջ 15։  
3 Անդ, էջ 16։  



417 

 

պի թեմին ենթակայ Համայի․ Հոմսի եւ Սէլիմիէյի շրջանակ-

ները1։ 

Սակայն վարչական դժուարութեանց հետեւանքով կա-

րելի չ՛ըլլար երկու վերոնշեալ թեմերու կազմակերպումը 

ձեռնարկել2։ Դժուարութիւնը յաղթահարելու եւ ծրագիրը ի-

րագործելու նպատակով Դամասկոսի կաթողիկոսական փո-

խանորդ Խադ․ եպս․ Աջապահեան Անտիոք, իսկ Լաթաքիոյ 

կաթողիկոսական փոխանորդ Եփրեմ վրդ․ Տոհմունի Դա-

մասկոս կը փոխադրուին «միեւնոյն տիտղոսով»3։ Անկաս-

կած որ աշխատանքներ կը տարուին այդ ծրագիրը իրակա-

նացնելու համար, բայց եւ այնպէս, հակառակ կազմակերպ-

ման համար նախորդ շրջաններու բազմիցս կայացուած որո-

շումներուն, մինչեւ 1941 թուական Կիլիկեան թեմերը, Բացի 

Հալէպէն չեն ստանար սահմանադրական վարչաձեւ եւ չեն 

օժտուիր ընտրեալ առաջնորդներով 4 ։ 1941թ․-էն սկսեալ 

հարկ կը համարուի կաթողիկոսութեան հին թեմերը բարե-

փոխելու եւ նոր թեմեր կազմելու․ Սուրիոյ պարագային՝ Ճե-

զիրէի, Լաթաքիա-Քեսապ շրջաններու։ Սակայն նկատի ու-

նենալով Ճեզիրէի հոծ հայութեան անմիջական կարիքները 

եւ Հալէպի (Բերիոյ) Առաջնորդարանի կողմէ տարիներէ ի 

վեր կատարուած դիմումները՝ շրջանը օժտելու Առաջնորդա-

կան փոխանորդով մը, Եպիսկոպոսական Ժողովը սկզբուն-

                                                           

1 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ա տարի, թիւ 3, Մարտ, Անթիլիաս, 1932, էջ 16։ Շրջանակ 

ըսելով պէտք է հասկնանք քանի մը գաւառներու, գաւառակներու, իրարու մօտ հայա-

բնակ վայրերու ամբողջութիւն։ 
2 Տե՛ս, «Հասկ» ամսաթերթ, Բ տարի, թիւ 9-10, Սեպտեմբեր-Հոկտեմբեր, Անթիլիաս, 

1933, էջ 44։ 
3 Անդ։ 
4 Տե՛ս«Հասկ» ամսաթերթ, Ժ տարի, թիւ 9-10, Սեպտեմբեր-Հոկտեմբեր, Անթիլիաս, 1941, 

էջ 150։  



418 

 

քով կ’ընդունի «վեղարաւոր մը ղրկել հոն», իբրեւ Առաջնոր-

դական Փոխանորդութիւն՝ ցնոր տնօրինում1։ 

Ճեզիրէն, որ կը գտնուի Սուրիոյ հիւսիս –արեւելքը, ան 

սահմանակից է Թուրքիոյ եւ Իրաքի։ 1923թ․-էն սկսեալ պար-

բերաբար Արեւմտեան Հայաստանի գաւառներէն հայու-

թեան հոսք մը կը սկսի դէպի այդ տարածքը։ Սակայն ամե-

նամեծ գաղթի սկիզբ կը դրուի 1925-ի քրտական ապստամ-

բութենէն ետք։ 1927թ․, ապա՝ 1929 թուականներուն հայու-

թեան եւ քրիստոնեայ միւս փոքրամասնութեան զանգուա-

ծային գաղթ տեղի կ’ունենայ դէպի Գամիշլի եւ յարակից 

շրջաններ։ Եւ այսպէս, 1927-1930 թթ․ դէպի Սուրիա գաղթող 

հայերը, 31 Մարտ 1930թ․-ի տուեալներով, մեծ մասամբ տե-

ղաւորուած էին Սուրիոյ հիւսիս-արեւելեան հետեւեալ 

շրջաններու մէջ. «Հասիչէ 100 ընտանիք լուսաւորչական (ա-

ռաքելական- Ա․ Ֆ․) եւ 100 ալ հայ կաթողիկէ.Գամիշլի 400 

ընտանիք լուսաւորչական եւ 30 ընտանիք հայ կաթողիկէ. 

Գարամանիէ 15 լուսաւորչական եւ հայ կաթողիկէ. Ամուտա` 

20 կաթողիկէ եւ 40-50 տուն լուսաւորչական»2:  

Գաղթեալներուն օժանդակութիւն ցոյց տալու համար 

Թեմի եւ Կաթողիկոսութեան ջանքերով կը կազմուի Գաղթա-

կանաց կեդրոնական յանձնախումբ եւ տեղաւորման ենթա-

յանձնախումբ, որոնց պարտականութիւնն էր կազմակերպել 

գաղթականներու կրթական, առողջապահական եւ ամէնէն 

կարեւորը տեղաւորման (բնակեցման) գործընթացը։ 

1934թ․-ի Հոկտեմբեր-Նոյեմբերին Աթոռակից Բաբգէն 

Կաթողիկոս, Բերիոյ թեմի առաջնորդ Արտաւազդ եպս․ /հե-

տագային արք․/ սրբազանին հետ կ’իրականացնէ թեմական 

                                                           

1 Տե՛ս անդ։  
2 Տե՛ս, Ա․ Ֆիշենկճեան, Քամիշլիի հայ համայնքը եւ Ճեզիրէի հայոց Առաջնորդական 

Փոխանորդութիւնը (1920-1960ականներ), Սուրիոյ հայերը գիտաժողովի նիւթեր (24-

27 Մայիս 2015), Պէյրութ, 2018, էջ 421։  



419 

 

այցելութիւն թեմի հովանաւորութեան տակ գտնուող՝ «Հա-

լէպ, Պապ, Մամպըճ, Ճարապլուս, Արաբ-Փունար, Այն-Արուս, 

Թէլ-Ապեատ, Թինա, Րագգա, Թէլ Սիման, Խըրպըթ-Րըզ, Րաս-

Իւլ-Այն, Տէրպէսիյէ, Ամուտէ, Գամիշլիէ, Գուպուր-Պիթ, Վա-

նիկ, Տէրիկ․․․ Թէլ-Պրաք, Հասիչէ, Տէյր-Էզ-Զօր»1։ «Թեմական 

Այցելութիւն» խորագիրը կրող հաղորդագրութենէն կ’իմա-

նանք, որ 1934թ․-ին արդէն Սուրիոյ հիւսիս եւ հիւսիս-արեւե-

լեան շրջաններու մէջ գոյութիւն ունէին 20-22 վայրեր գաղ-

թական հայերով բնակեցուած, որոնք «եկած են սահմանին 

միւս կողմէն, այսինքն՝ Անթապէն, Պէրէճիքէն, Ուրֆայէն․․․ 

Մարտինէն, Տիարպէքիրէն, Սղերդի շրջանակէն» եւ կազմած 

փոքր հայկական բնակավայրեր, ուր նորակազմ շրջաններու 

մէջ բնակութիւն կրցած էին հաստատել 1700 ընտանիք2, ո-

րոնց մէջ առաւել աչքի կը զարնէին պշերիկցի քրտախօս 

հայերը, որոնք հարստահարուած մեծ մասամբ գաղթելով Ա-

րեւմտեան Հայաստանէն բնակութիւն հաստատած էին Գա-

միշլի եւ շրջակայ գիւղերը մինչեւ Այն-Տիվար3։ Պատուիրա-

կութիւնը առաւել կը հետաքրքրուի յատկապէս պշերիկցի 

քրտախօս հայերով, կը ծանօթանայ անոնց սովորութիւննե-

րուն․ կաթողիկոսը «Կոնդակ Պշերիկցի հայոց» ուղերձին մէջ 

կը գրէ, որ Պշերիկցիները թէեւ «վէմի պէս հաստատուն հա-

ւատք ունէին եւ կը սիրէին իրենց մայրենի եկեղեցին»4, սա-

կայն թուրքերու եւ քիւրտերու կողմէ այդ բռնագրաւեալ Ա-

րեւմտեան Հայաստանի բնակավայրերէն ներս տիրող 

բռնութեանց պատճառով անոնք մոռցած էին իրենց մայրե-

նի լեզուն՝ հայերէնը․ իւրացուցած էին կարգ մը հակամարդ-

կային եւ հակաքրիստոնէական սովորութիւն մը։ «Պշերիկցի 

                                                           

1 «Հասկ» ամսաթերթ, Գ տարի, թիւ 12, Դեկտեմբեր, Անթիլիաս, 1934, էջ 101։  
2 Տե՛ս նոյն տեղում։ 
3 Տե՛ս անդ։ 
4 «Հասկ» ամսաթերթ, Դ տարի, թիւ 2, Փետրուար, Անթիլիաս, 1935, էջ 22։  



420 

 

հայոց» 1935թ․ Յունուարի 25-ի կոնդակով, որ քրտերէնի 

թարգմանուած էր նաեւ, կոչ կ’ուղղէ Գամիշլիի, Վանիկի, Տէ-

րիկի եւ Այն-Տիվարի պշերիկցի հայոց՝ հեռու մնալ կարգ մը 

սովորութիւններէ, իսկ քահանաներուն կը թելադրէր, չքա-

ջալերել եւ չօրհնել պսակը անոնց որոնք դրամով աղջիկ կը 

ծախեն․ կոնդակին մէջ կ’ըսուի․ «Ձեր աղջիկները ո՛չ անա-

սուն են, ո՛չ ալ ապրանք որ ծախուին դրամով։ Ասոնք թէեւ 

ձեզմէ ծնած են, բայց հայ ազգին զաւակներն են, եւ պէտք է 

որ անոնք կրթուին ազգին պահանջած օրէնքին համաձայն 

․․․․․»1։ 

Այնուամենայնիւ, քրտախօս հայերու երեխաները ազ-

գային դպրոցներէն ներս կը ստանան հայեցի կրթութիւն, 

հայերէն կը սկսին խօսիլ եւ ծառայել Հայ եկեղեցւոյ2։  

Հետզհետէ Գամիշլի հաստատուող հայերու թիւի աճը եւ 

շրջակայքը հիմնուած 21-22 փոքր հայկական գիւղերը, առ-

հասարակ, 10-15 ընտանիքներով եւ ծխական դպրոցներով, 

հրատապ առաջադրանքի առջեւ պիտի դնէր հոգեւոր դասը 

եւ Ազգային իշխանութիւնը շրջանը օժտելու հոգեւոր կառոյ-

ցով՝ Առաջնորդական Փոխանորդութեամբ, կազմակերպելու 

համայնքի հոգեւոր եւ ազգային կեանքը, որուն խիստ կարի-

քը ունէր շրջանի հայութիւնը3:  

Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան Միաբանական 

Ընդհանուր ժողովը 4-Սեպտեմբեր նիստին, Բերիոյ Առաջ-

նորդարանի դիմումին հիման վրայ, սկզբունքով կ՛ընդունի 

վեղարաւոր մը ղրկել Ճեզիրէ։ Նոյն թուականի Հոկտեմբեր 

15-ին կ՛որոշուի Կիլիկիոյ միաբաններէն Տ․ Խորէն վարդա-

պետ Բարոյեանը /հետագային Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթո-

                                                           

1 «Հասկ» ամսաթերթ, Դ տարի, թիւ 2, Փետրուար, Անթիլիաս, 1935, էջ 22։ 
2 Տե՛ս անդ։ 
3 Տե՛ս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութիւն Արխիւ Բերիոյ Թեմ (յետայսու ՄՏԿԿԱ 

ԲԹ), հաւաքածոյ (հ․) 3, ցուցակ (ց․) 1, թղթածրար (թղթ․) 101, էջ 5-6։ 



421 

 

ղիկոս/ ուղարկել, իբրեւ Ճեզիրէ Հայոց Առաջնորդական Փո-

խանորդ․ ան կը մեկնի իր պաշտօնատեղին Գամիշլի։ 

1942թ․-ին սկիզբ կ’առնէ Ճեզիրէ Հայոց Առաջնորդական փո-

խանորդութեան գործունէութիւնը եւ ութ տասնամեակ ան՝ 

Առաջնորդը, հակառակ բազում դժուարութիւններու կը շա-

րունակէ իր աշխատանքները՝ համայնքը աշխոյժ պահելու1։ 

Կայացած որոշումներու համաձայն, «-Ճեզիրէի Առաջ-

նորդական Փոխանորդութիւնը ուղղակի կապուած է Հալէպի 

Ազգ․ Առաջնորդարանին, ներկայացուցչական հանգամանք 

մը ունենալով Հալէպի Առաջնորդին եւ պատասխանատու ա-

նոր՝ իր գործունէութեան մասին։  

Ճեզիրէի Առաջնորդական Փոխանորդ Հայր Սուրբին 

կեդրոնն է Գամիշլի քաղաքը։ 

Ճեզիրէի շրջանի հոգեւոր հովուութեան մէջ կը մտնէին 

Գամիշլի, Հասիչէ, Տէր Զօր, Ռաս-էլ-այն, Տերպեսիէ, Ամուտա, 

Թէլ-Պրաք, Գուպր-Պիթ, Թէլ-Քօչէք եւ Այնտիվար»2։ 

Սանճագի հայոց վիճակով նաեւ մտահոգ էր ե՛ւ թեմը, ե՛ւ 

կաթողիկոսութիւն3։ Կիլիկիոյ պարպումէն 18 տարի անց, ա-

րեւմտահայութեան հայրենի բոյներէն վերջին ալ պիտի դա-

տարկուէր Թուրքիոյ յանձնումով։ Գաղթը արդէն սկսած էր 

1938-ին։ Սանճագի գաղթականներու մնացորդները, կը գրէ 

ամսագիրը, մօտաւորապէս 15 հազար հոգի կը կեդրոնանան 

երեք կայաններ․ 

ա/Հալէպի կայանը կը փոխադրուին Գըրգ-խանի, Րէհա-

նիէի, Հայաշէնի, Ապտալ Հիւյիւկի եւ դաշտային շրջանի ժո-

ղովուրդը մօտ 3000 անձ, տեղւոյն գաղթականաց խնամա-

կալութեան հոգածութեամբ․ 

                                                           

1 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, ԺԱ․ տարի, թիւ 3-4, Մարտ-Ապրիլ, Անթիլիաս, 1942, էջ 64։ 
2 ՄՏԿԿԱ ԲԹ, հ. 3, ց. 1, թղթ․48, էջ 33: 
3 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Զ․ տարի, թիւ 1-2, Յունուար-Փետրուար, Անթիլիաս, 1937, էջ 

16, «Թեմական լուրեր Անտիոքէն»։ 



422 

 

բ/ Մուսա լերան շրջանի ժողովուրդը, մօտ 6000 անձ դէ-

պի Պասիթի ծովեզերեայ շրջանը, իսկ երրորդ խումբը կու 

գար Ալեքսանտրէթ քաղաքի եւ շրջակայ լեռնային շրջաննե-

րու ժողովուրդը շուրջ 3750 անձ, որոնք իջեւանած էին Թար-

թուս։ Բոլորն ալ իրենց հետ բերած էին իրենց գոյքերն ու 

կենդանիները1։ 

1938թ․-ին Ապրիլ 4-5 կայացած Կաթողիկոսութեան ե-

պիսկոպոսական ժողովին կ’արծարծուի Լաթաքիոյ եւ շրջա-

կայ գիւղերը հովուութեան հարցը եւ օրակարգի նիւթ կը 

դառնայ Լաթաքիոյ Անտիոքի եպիսկոպոսական աթոռի վար-

չական գոյավիճակը: Ժողովը նկատի ունենալով Սանճագի 

նոր ստացած քաղաքական եւ վարչական հանգամանքով 

սահմանէն դուրս մնացած Լաթաքիան եւ շրջակայ քանի մը 

գիւղերը, կ’որոշէ զանոնք կցել Դամասկոսի Առաջնորդական 

վիճակին (Առաջնորդարանին)2 ։ 

1939 թ., 18-20 Դեկտեմբերին Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կա-

թողիկոսական տեղապահ Տ. Պետրոս արք. Սարաճեանի 

հրաւէրով կայացած Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան եպիսկո-

պոսական ժողովը, սակայն, կ’որոշէ Լաթաքիա-Քեսապ 

շրջանը առժամապէս կցել Բերիոյ (Հալէպի) թեմին՝ Դամաս-

կոսի թեմի փոխարէն3: 

Ալեքսանտրէթի Սանճագի շուրջ դարձած քաղաքական 

խնդիրը թէեւ շահագրգռուող պետութիւններու միջեւ լու-

ծում գտաւ, սակայն ազգային դիտանկիւնէն յանգեցաւ 

30․000 հայ բնակչութեան տեղահանման ու գաղթի դէպի Լի-

                                                           

1 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ը․ տարի, թիւ 7-8, Յուլիս-Օգոստոս, Անթիլիաս, 1939, էջ 125։ 
2 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Է․ տարի, թիւ 5, Մայիս, Անթիլիաս, 1938, էջ 72-73։ 
3 Տե՛ս Տէմիրճեան Վ. եպս., Գաւազանագիրք Լիբանանի եւ Սուրիոյ հայոց թեմերու 

առաջնորդութեանց, Ա. հատոր, Անթիլիաս, 1980, էջ 327-328: Տե՛ս նաեւ «Հասկ» ամ-

սաթերթ, Ը․ տարի, թիւ 11-12, Նոյեմբեր-Դեկտեմբեր, Անթիլիաս, 1939, էջ 175։ 



423 

 

բանան եւ Սուրիա, կը գրէ «Հասկ» ամսաթերթի յօդուածա-

գիրը1։  

Այսպիսով 1939-էն ետք, Բերիոյ թեմը իր չորս գլխաւոր 

շրջաններով` բաժնուած 39 քաղաքներու եւ աւաններու, կը 

պարզէր հետեւեալ պատկերը․ 

 

Բերիոյ թեմ 19392 
հայ առա-

քելական 

հայ կա-

թողիկէ 

Հայ աւետարա-

նական 

ընդհա-

նուր 

Հալէպ քաղաք 

 արուարձաններով 
50․000 2․000 3․000 55․000 

Հալէպ քաղաքի աւանները 

(Ազէզէ, Արաբ Փունար, Ճա-

րապլուս, Աֆրին, Այն Էլ Ա-

րուս, Ամուտա, Պապ, Մուն-

պուճ, Այն Տիվար) 

5․000 - - 5․000 

Հիւսիսային Սուրիա-Ճեզի-

րէի նահանգ (Գամիշլի, Հա-

սիչէ, (Հասաքէ), Ռաս Ուլ 

Այն, Տէր Զօր, Տէրպէսիէ) 

12․500 - -- 12․500 

Քեսապ եւ Լաթաքիոյ շրջա-

նը 
6․250 -- - 6․250 

 

Կրթամանկավարժական գործունէութիւն: Անթիլիասի 

մէջ 1932 Մարտ 8-14 գումարուած Եպիսկոպոսկան ժողովը 

կը զբաղի Ազգային եւ կրօնական կրթութեան վերաբերեալ 

հիմնահարցերով։ Խորհրդածութեան կարեւոր հարցերէն էր 

նաեւ Թեմերու մէջ նախակրթարաններու համար ստեղծել 

միօրինակ ծրագիր եւ ապահովել անոր գործադրութիւնը։ 

Այդպիսի կրթական Յանձնախումբ մը արդէն կազմուած էր 

Հալէպի մէջ եւ ունէր իր ծրագիրը․ ուստի ժողովը նպատա-

                                                           

1 Տե՛ս, «Հասկ» ամսաթերթ, Ը․ տարի, թիւ 9-10, Սեպտեմբեր-Հոկտեմբեր, Անթիլիաս, 

1939, էջ 138, «Սանճագի հայ գաղթականաց տեղաւորումը»։ 
2 Տե՛ս Ֆիշենկճեան Ա․, Սուրիոյ հայ համայնքի պատմութիւնը 1946-1970 թթ․, Երեւան, 

2018, էջ 35։  



424 

 

կայարմար կը գտնէ որ Լիբանանի, Հալէպի եւ այլ թեմերուն 

մէջ պատրաստուած ծրագիրները միացնել եւ միօրինակ 

ծրագիր մը պատրաստել ու զայն տրամադրել բոլոր թեմե-

րու ազգային վարժարաններու եւ ի գործ դնել սոյն թուակա-

նի Սեպտեմբերէն։ Նաեւ կ’որոշուի․ 

-Կրօնի դասերը պարտաւորիչ ընել եւ շաբաթական եր-

կու ժամ տրամադրել դասաւանդման․ 

-կրօնի դասերը յանձնել կարող քահանաներու եւ ձեռն-

հաս ուսուցիչներու․ 

-Ուսուցիչ աշակերտներու համատեղ այցելութիւնը եկե-

ղեցի1։ 

Վերոյիշեալ երեք կէտերով կաթողիկոսութիւնը կը մի-

տէր հայ դպրոցի ճանապարհով հայ մանուկին տալ «հոգե-

ւոր կեանք, ազգային եւ եկեղեցական ինքնաճանաչում, 

քրիստոնէական դաստիարակութիւն ․․․»2։ 1942 թուականին 

Սուրիոյ եւ Լիբանանի մէջ արդէն կը գործէին 30 Կիրակնօ-

րեայ դպրոցներ, շուրջ 204 ուսուցիչներով եւ 3107 աշակերտ-

ներով3։ 

Ժողովի որոշումներէն էր նաեւ այն, որ Ազգային վար-

ժարանները վստահուած էին Առաջնորդներուն եւ Առաջնոր-

դը ի պաշտօնէ իրաւունք եւ պարտք ունէր այդ հսկողութիւ-

նը կատարելու, բայց նկատի ունենալով Առաջնորդներու 

                                                           

1 Տե՛ս, «Հասկ» ամսաթերթ, Ա. տարի, թիւ 3, Մարտ, Անթիլիաս, 1932, էջ 17։ 
2 Վարժապետեան Բ. աբղյ․, Կրօնաբարոյական դաստիարակութիւնը հայ մատաղ 

սերունդին մէջ․ տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, ԺԱ. տարի, թիւ 3-4, Մարտ-Ապրիլ, 

Անթիլիաս, 1942, էջ 60։ 
3 Բերիոյ թեմի կողմէ կը հովանաւորուէր 14 Կիրակնօրեայ դպրոց հետեւեալ հայկական 

բնակավայրերու մէջ՝ Հալէպ (Կեդրոն), Տավուտիէ, Նոր գիւղ, Գերմանիկ (Մէյտան), 

Սէպիլ, Տէր Զօր, Ազէզ, Հոմս, Եագուպիէ, Սէլիմիէ, Համա, Աֆրին, ՄէյտանԷքպէզ, 

Կէմրիկ․ տե՛ս Վարժապետեան Բաբգէն Աբղյ․, Կրօնաբարոյական 

դաստիարակութիւնը հայ մատաղ սերունդին մէջ․ տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, ԺԱ. 

տարի, թիւ 3-4, Մարտ-Ապրիլ, Անթիլիաս, 1942, էջ 61։ 



425 

 

զբաղած ըլլալը կ’որոշուի Կիլիկեան թեմերու բոլոր Ազգային 

վարժարաններու համար կաթողիկոսարանին կողմէ նշանա-

կուի կրթական քննիչ մը՝ Ազգային եւ կրօնական ուսուցման 

եւ կանոնաւոր աւանդման հսկելու եւ միօրինակ ծրագիրը 

գործադրութեան դնելու1։  

«Հասկ» ամսաթերթի 1939թ․-ի համարներէն մէկուն Բե-

րիոյ թեմէն ներս կատարուած կրթամանկավարժական եւ 

Հալէպահայ ուսուցչական միութեան գործունէութեան վերա-

բերեալ եւս արձագանք կայ․ (Միութիւնը հովանաւորութիւ-

նը կը վայելէր Բերիոյ թեմին), նաեւ Հայ Ազգային Կարմիր 

խաչի բարեգործութեան եւ այլն։  

«Հասկ»-ի 1946թ․-ի համարներուն մէջ կան Կաթողիկո-

սութեան հովանաւորութեամբ կազմակերպուած թեմերու 

Կրթական Ա․ համագումարի ատենագրութիւնները․ համա-

գումարին մասնակցութիւն բերած էր նաեւ Բերիոյ թեմը իր 

ներկայացուցիչներով եւ Հալէպահայ ուսուցչական միու-

թեան կողմէ պատրաստուած կրթական յատուկ ծրագիրով։  

«Հասկ»-ի տարբեր համարներու մէջ ակնարկ կայ թեմե-

րէն ներս Կիրակնօրեայ դպրոցներ կազմակերպման վերա-

բերեալ յօդուածներ եւ հաղորդումներ2։ 

Ստորեւ կը ներկայացնենք միայն Բերիոյ թեմի Կիրակնօ-

րեայ վարժարաններու ցուցակը․ 

 
դպրոց ուսուցիչ աշակերտ 

Հալէպ (կեդրոն) 20 250 

Տավուտիէ 9 175 

Նոր գիւղ 20 350 

Գերմանիկ (Մէյտան) 5 160 

Սէպիլ 8 75 

                                                           

1 Տե՛ս, «Հասկ» ամսաթերթ, Ա. տարի, թիւ 3, Մարտ, Անթիլիաս, 1932, էջ 17։ 
2 Տե՛ս, «Հասկ» ամսաթերթ, Է․ տարի, թիւ 12, Դեկտեմբեր, Անթիլիաս, 1938; Ժ․ տարի, 

թիւ 3-4, Մարտ-Ապրիլ, 1941; ԺԱ. տարի, թիւ 3-4, Մարտ-Ապրիլ, 1942։ 



426 

 

Տէր Զօր 5 30 

Ազէզ 5 90 

Հոմս 4 80 

Եագուպիէ 3 40 

Սէլիմիէ 1 35 

Համա - - 

Աֆրին 3 50 

Մէյտան Էքպէզ - 30 

Կէմրիկ - - 

 

Վիճակագրական ցուցակներ1 

 

Տարեկան վիճակագրութիւն Բերիոյ Թեմի 

հայ առաքելական եկեղեցւոյ զաւակներու 
քա-

ղաք/1932
2 

19343 19354 19375 19386 19397 19408 

Հալէպ Հալէպ Հալէպ Հալէպ Հալէպ Հալէպ Հալէպ 

Ալեք-

սանտրէթ 
- - - - - - 

Ազազ Ազազ Ազազ Ազազ Ազէզ Ազազ Ազազ 

Արաբ--

Փունար 

Արաբ--

Փունար 

Արաբ--

Փունար 

Արապ--

Բունար 

Ա․-Բու-

նար 

Արաբ--

Բունար 

Արաբբու-

նար 

Աֆրին Աֆրին Աֆրին Աֆրին Աֆրին - Աֆրին 

                                                           

1 Տարեկան վիճակագրական ցուցակ Բերիոյ թեմին մէջ 1934-ի ընթացքին պատահած 

ամուսնութեանց, ծնունդներու եւ մահերու։ Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Դ․ տարի, թիւ 2, 

Փետրուար, Անթիլիաս, 1935, էջ 24։ 
2 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Բ․ տարի, թիւ 5-6, Մայիս-Յունիս, Անթիլիաս, 1933, էջ 32։ 
3 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Դ․ տարի, թիւ 2, Փետրուար, Անթիլիաս, 1935, էջ 24։ 
4 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ե․ տարի, թիւ 3-4, Մարտ-Ապրիլ, Անթիլիաս, 1936, էջ 31։ 
5 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Է․ տարի, թիւ 5, Մայիս, Անթիլիաս, 1938, էջ 80։ 
6 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ը․ տարի, թիւ 3, Մարտ, Անթիլիաս, 1939, էջ 48։ 
7 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Թ․ տարի, թիւ 5, Մայիս, Անթիլիաս, 1940, էջ 80։ 
8 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ժ․ տարի, թիւ 3-4, Մարտ-Ապրիլ, Անթիլիաս, 1941, էջ 55։ 

 



427 

 

Ապտալ--

Հէյօիւկ 
- - - - - - 

Այնտի-

վար 

Այնտի-

ւար 

Այն Տի-

վար 
- - 

Այնտի-

վար 

Այն-Տի-

վար 

Գամիշլի Գամիշլիէ 
Գամիշլի 

եւ շրջ․ 
Գամիշլի Գամիշլի 

Գամիշլի 

եւ շրջ․ 
Գամիշլի 

Գըրգ--

Խան 
- - - - - - 

Աթըգ - - - - - - 

Եագու-

պիյէ, 

Եագուպի-

յէ 

Եագուպի-

յէ 

Եագուպի-

յէ 

Եագուպի-

յէ 

Եագուպի-

յէ 

Եագուպի-

յէ 

Ճիսր--

Շուղուր 

Ճիսր--

Շուղր 

Ճիսր-Շ-

ղուր 

Ճիսր-Շ-

ղուր 

Ճիսր-Էլ-

Շղուր 

Ճիսր եւ 

Ընկզիկ 

Ճիսրշ-

ղուր 

Թէլ- Ա-

պիաթ 

Թէլ- Ա-

պեաթ 

Թէլ Ա-

պիաթ 

Թէլ- Ա-

պիաթ 

Թէլ- Ա-

պիատ 

Թէլ- Ա-

պիատ 

Թէլ- Ա-

պիատ 

Համա - - - - - - 

Հօմս - - - - - - 

Սէլիմիյէ - - - - - - 

Մէնպիճ Մէնպիճ Մէնպիճ Մէմպիճ Մէմպիճ - - 

Նարկիզ-

լիկ 
- - - - - - 

Թինա Թինա - - - - - 

Տէրիկ Տէրիկ 
Տէրիք եւ 

շրջ․ 

Տէրիք եւ 

շրջ․ 

Տէրիք եւ 

շրջ․ 

Տէրիք եւ 

շրջ․ 
Տէրիք 

Րագգա Րագգա Րագգա Րագգա Րագգա Րագգա Րագգա 

Ճարապ-

լուս 

Ճարապ-

լուս 

Ճարապ-

լուս 

Ճարապ-

լուս 

Ճարապ-

լուս 

Ճարապ-

լուս 

Ճարապ-

լուս 

Տէր- Զօր Տէյր- Զօր Տէր Զօր Տէր Զօր 
Տէյր- էզ--

Զօր 
Տէր Զօր 

Տէյր- էզ--

Զօր 

Րահանի-

յէ 
- - - - - - 

Հայաշէն - - - - - - 

Համամ - - Համամ - - - 

Հասիչէ Հասիչէ Հասիչէ Հասիչէ Հասիչէ Հասիչէ - 

Պապ Պապ Պապ Պապ Պապ - 
Պապ- 

Մէնպիճ 

Պէյլան - - - - - - 

Սօվուգ-Օ-

լուգ 
- - - - - - 

Սօվուգ--

Սու 
- -- - - - - 



428 

 

Չաթալ--

Թէփէ, 
- - - - - - 

Ռաս-էլ-

այն 

Ռաս-էլ-

այն 

Ռաս-էլ-

այն 

Ռաս-էլ-

այն 

Ռաս-էլ-

Այն 

Ռաս-էլ-

Այն 
- 

- Այն-Արուս Այն Արուս Այն-Արուս  Այն-Արուս 
Այն- Էլ-Ա-

րուս 

- 
Մէյտան 

Էքպէզ 

Մէյտան 

Էքպէզ 

Մէյտան 

Էքպէզ 

Մէյտան 

Էքպէզ 

Մէյտան 

Էքպէզ 

Մէյտան 

Էքպէզ 

- - Թէլ Սէմէն - - - - 

- - 
Գուպր էլ 

պիթ 

Գուպր էլ 

պիթ 

Գուպր-էլ-

պիթ 

Գուպր էլ 

պիթ 

Գուպր--

Պիթ 

- - Վանիկ - - - - 

- - - 
Տէրպէսի-

յէ 

Տէրպէսի-

յէ 

Տէրպէսի-

յէ 

Տէրպէսի-

յէ 

- - - Րաճօ Րաճօ - - 

- - - Թէլ Պրագ Թէլ-Պրագ Թէլ-Պրագ Թէլ-Պրագ 

- - - - Ամուտա Ամուտա Ամուտա 

- - - - - 
Լաթաքիա 

եւ շրջ․ 
Լաթաքիա 

- - - - - Քէսապ Քէսապ 

- - - - - - Թէլ-Քօչէկ 

- - - - - - Թարթուս 

- - -- - - - Կէմրիւկ 

- - - - - - 
Ղընէմիէ 

եւ Արամօ 

ընդամէնը 

55․241 

անձ 

ընդամէնը 

48․101 

անձ 

ընդամէնը 

49․281 

անձ 

ընդամէնը 

50․963 

անձ 

ընդամէնը 

53․739 

անձ 

ընդամէնը 

65․176 

ընդամէնը 

66․173 

 

Հետաքրքիր վիճակագրական տուեալներ կան Բերիոյ 

թեմի եկեղեցիներու եւ քահանաներու վերաբերեալ։ 1941թ․-

ի վիճակագրութեան համաձայն թեմը ունեցած է 16 եկեղեցի, 

4 մատուռ եւ 29 քահանայ1․ տե՛ս աղիւսակը․ 

 

                                                           

1 Քահանաներու անունները տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ժ․ տարի, թիւ 3-4, Մարտ-Ապրիլ, 

Անթիլիաս, 1941, էջ 55-56։ 



429 

 

ԲԵՐԻՈՅ (ՀԱԼԷՊԻ) ԹԵՄ1 

 եկեղեցի մատուռ 

Հալէպ Ս․ Քառասուն Մանուկ Աթոռանիստ 

եկեղեցի 

 

Հալէպ Ս․ Աստուածածին եկեղեցի  

Հալէպ Ս․ Գրիգոր Լուսաւորիչ եկեղեցի  

Հալէպ Ս․ Գէորգ եկեղեցի  

Հալէպ  Ս․ Յակոբ մատուռ 

Հալէպ  Տավուտիյէի մատուռ 

Ազազ Ս․ Թագաւոր եկեղեցի  

Աֆրին Ս․ նշան եկեղեցի  

Եագուպիյէ Ս․ Աննա եկեղեցի  

Ճարապլուս Ս․Աստուածածին եկեղեցի  

Արաբ-Բու-

նար 
Ս․ Աստուածածին եկեղեցի  

Գամիշլի Ս․ Յակոբ եկեղեցի  

Հասիչէ Կիսաւարտ եկեղեցի  

Տէրիք  Մատուռ 

Տէր-Զօր Ս․ Հռիփսիմէ եկեղեցի  

Րագգա  Մատուռ 

Թէլ-Ապիատ Ս․ Աստուածածին եկեղեցի  

Քէսապ Ս. Աստուածածին եկեղեցի  

Գարատու-

րան 
Ս․ Աստուածածին եկեղեցի  

Լաթաքիա Ս․ Աստուածածին եկեղեցի  

 

Բերիոյ (Հալէպի) թեմի դպրոցներու, ուսուցչութեան եւ 

աշակերտութեան թիւի վերբերեալ 1940թ․-ի վիճակագրա-

կան ցուցակ2  

 
քաղաք ուսուցչութիւն աշակերտութիւն 

Հալէպ 178 4919 

Ազազ 8 294 

Աֆրին 2 97 

Արաբ Բունար 8 307 

                                                           

1 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ժ․ տարի, թիւ 3-4, Մարտ-Ապրիլ, Անթիլիաս, 1941, էջ 55-56։ 
2 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ժ․ տարի, թիւ 5-6, Մայիս-Յունիս, Անթիլիաս, 1941, էջ 80։ 



430 

 

Այն Էլ-Արուս 3 90 

Գամիշլի 7 323 

Գուպր-Պիթ 1 25 

Եագուպիյէ, 3 62 

Թէլ- Ապիատ 3 125 

Թէլ-Քօչէկ 1 15 

Թէլ-Պրագ 3 69 

Թարթուս 2 35 

Լաէաքիա 10 261 

Կէմրիւկ 1 26 

 Հասիչէ 3 72 

 Ղընէմիէ եւ Արամօ 1 22 

 Ճարապլուս 9 312 

Պապ-Մէնպիճ 1 30 

 Ռաս-Էլ-Այն 3 82 

 Տէրպէսիէ 2 34 

Տէրիք 1 24 

Տէյր- Էզ-Զօր 6 108 

Րագգա 3 103 

Քէսապ 11 424 

 272 7879 

 

Եւ վերջապէս, «Հասկ»-ը մեզի կը փոխանցէ նաեւ Դպրեվանքի այն 

շրջանաւարտ-սաներու անունները, որոնք Կաթողիկոսութեան թեմերէն 

ներս մատուցած են մշակութային ծառայութիւններ ․ (Միայն Բերիոյ թե-

մի մէջ1)․ 

քաղաք վարժարան անուն պաշտօն 

Հալէպ Կիւլպէնկեան Սիմոն Սիմոնեան2 ուսուցիչ 

Հալէպ Կրթասիրաց վարժարան Կարապետ Սապունճեան ուսուցիչ 

                                                           

1 Տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ժ․ տարի, թիւ 7-8, Յուլիս- Օգոստոս, Անթիլիաս, 1941, էջ 113-

114։ 
2  Դպրեվանքի սաներէն ոմանք իրենց պաշտօնէն բացի, կատարած են գրական 

աշխատութիւններ, որոնցմէ է Ս․ Սիմոնեան․ ան նախակրթարաններու համար 

Ազգային Պատմութեան շարք մը պատրաստած է որուն առաջին փոքրիկ հատորները 

լոյս կը տեսնեն 1941-ին․ տե՛ս «Հասկ» ամսաթերթ, Ժ․ տարի, թիւ 7-8, Յուլիս- 

Օգոստոս, Անթիլիաս, 1941, էջ 115։ 

 



431 

 

Հալէպ - Արմէն Տէր-Պետրոսեան 
դպրապետ-

ուսուցիչ 

Հալէպ - Վարդան Սէրայտարեան 
դպրապետ- 

ուսուցիչ 

Լաթաքիա Ազգային վարժարան Յովհաննէս Թիթիզեան 
դպրապետ- 

ուսուցիչ 

Տէր-Զօր Ազգային վարժարան Յովհաննէս Թօփալեան 
դպրապետ- 

ուսուցիչ 

Եագուպիյէ Ազգային վարժարան Պարգեւ Նազարեան 
աւագ-ու-

սուցիչ 

Ճարապլուս - Սիմոն Հովիւեան 
դպրապետ- 

ուսուցիչ 

Քէսապ Ազգային վարժարան Յովսէփ Փոլատեան ուսուցիչ 

Քէսապ Ազգային վարժարան Կիրակոս Գարայեան ուսուցիչ 

Գամիշլի Ազգային վարժարան Յակոբ Աշակերտեան 
դպրապետ- 

ուսուցիչ 

Հասիչէ Ազգային վարժարան 
Անդրանիկ Մովսէսեան/ 

թերաւարտ 
ուսուցիչ 

Րագգա Ազգային վարժարան 
Մկրտիչ Գասպարեան 

/թերաւարտ 
ուսուցիչ 

 

Եզրակացութիւն․- Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսու-

թեան «Հասկ» ամսաթերթի 1932-1942 թթ․ համարներու մէջ 

առկայ են Բերիոյ թեմին առնչուող յօդուածեր, թեմական լու-

րեր, վիճակագրական տուեալներ, որոնք թէեւ թեմի պատ-

մութիւնը հետազօտողներու համար կրնան սկզբնաղբիւրի 

դերով հանդէս գալ եւ նպաստել Բերիոյ Հայոց թեմի պատ-

մութեան ուսումնասիրութեան, սակայն տեղեկութիւնները 

անբաւարար են, չեն արտացոլեր թեմի ողջ գործունէութեան 

վերաբերեալ յստակ պատկերացում։ Այստեղ կարելի է այլ 

դիտարկում մը կատարել այն է, որ վիճագրական ցուցակնե-

րու մէջ տեղ գտած տեղանուններու նոյնաձեւութիւնը չէ 

պահպանուած, այլ խօսքով տեղանունը տարբեր համարնե-

րու մէջ արձանագրուած է տարբեր ձեւերով (Արաբ Բունար, 

Արաբբունար, Արաբ-Փունար եւ այլն)։ Այնուամենայնիւ, այս 



432 

 

եւ այլ վրիպակներ չեն խոչընդոտեր ամսաթերթի ուսումնա-

սիրման գործընթացը։  

 

ГАЗЕТА "АСК" КАТОЛИКОСАТА ВЕЛИКОГО 

ДОМА КИЛИКИЙСКОГО О ДЕЯТЕЛЬНОСТИ 

АРМЯНСКОЙ ЕПАРХИИ БЕРИO 

 

Ани Фишенкчян,  

РЕЗЮМЕ 

В выпусках 1932-1942 годов журнала "Хаск", издавае-

мого Католикосатом Великого Дома Киликийского, есть 

ценные сведения о деятельности "Епархии Перио" после 

1920-х годов, где говорится о переселении беженцев в 

Алеппо, Дамаск, Латакия и другие армянские населенные 

пункты. 

В журнале также сообщаются сведения о приездах пр-

осветительских, организационных и духовных руководи-

телей епархии, народных и христианских просветитель-

ских, епархиальных и строительных работах, вопросы, свя-

занные с деятельностью центральных комитетов эмигран-

тов. 

статья имеет источникологическое значение, благо-

даря которому мы имеем возможность составить опреде-

ленное представление о деятельности и взаимоотноше-

ниях Бериоской епархии и Великого Дома Киликийского 

Католикоса. Это способствует изучению истории епархии 

Берио. 

 

  



433 

 

THE HASK MAGAZINE OF THE GREAT HOUSE OF 

CILICIA ON THE ACTIVITIES OF THE BERIO ARMENIAN 

DIOCESE 

 

Ani Fishenkjian/Fchnkjian 

SUMMARY 

In the 1932-1942 issues of the "Hask" magazine 

published by the Catholicosate of the Great House of Cilicia, 

there is valuable information about the activities of the 

"Diocese of Perio" after the 1920s, where they talk about the 

resettlement of refugees in Aleppo, Damascus, Latakia, and 

other Armenian settlements. 

The magazine also conveys information about the visits 

of educational, organizational, and spiritual leaders of the 

diocese, popular and Christian education, diocesan and 

construction works, and issues related to the activities of 

the central committees of emigrants. 

the article has sociological significance, through which 

we have the opportunity to have a certain idea about the 

activities and relationship between the Berio Diocese and 

the Great House of Cilicio Catholicos. This contributes to 

the study of the history of Perio Diocese. 

 

Անի Ֆիշենկչյան, պատմական գիտությունների թեկնածու: ՀՀ 

ԳԱԱ պատմության ինստիտուտի ավագ գիտաշխատողի պաշտո-

նակատար։ Գիտական հետաքրքրությունների շրջանակն ընդգրկում 

է՝ Սիրիայի հայ համայնքի և ընդհանրապես հայկական սփյուռքի 

պատմություըն: Հեղինակ է 2 մենագրության, շուրջ 20 գիտական 

հոդվածների և հրապարակումների․ 

  fishenkjianani@gmail.com 

 

Ани Фишенкчян, кандидат исторических наук. Ис-

полняющий обязанности старшего научного сотрудника 

mailto:fishenkjianani@gmail.com


434 

 

Института истории НАН РА. Научные интересы: история 

армянской общины в Сирии и армянской диаспоры в це-

лом. Она является автором 2 монографий, около 20 науч-

ных статей и публикаций.  

 fishenkjianani@gmail.com 

 

Ani Fishenkjian/Fchnkjian/, Candidate of Historical Sci-

ences, Researcher at the NAS RA Institute of History․ Sci-

entific interests: The history of the Armenian community of 

Syria and the Diaspora in general. Author of a monograph 

and over 20 academic articles.  

fishenkjianani@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

mailto:fishenkjianani@gmail.com
mailto:fishenkjianani@gmail.com


435 

ՀԱՆՐԱՊԵՏԱԿԱՆ ԳԻՏԱԺՈՂՈՎ 

«ԿԻԼԻԿԻՈ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍՈՒԹՅՈՒՆԸ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ 

ՔԱՌՈՒՂԻՆԵՐՈՒՄ. 

ՍԻՍԻՑ ՄԻՆՉԵՒ ԱՆԹԻԼԻԱՍ» 

2022 թ. սեպտեմբերի 8-9 

ԳԻՏԱԺՈՂՈՎԻ ՀՈԴՎԱԾՆԵՐԻ ԺՈՂՈՎԱԾՈՒ 

Ðñ³ï³ñ³ÏãáõÃÛáõÝ 
ºñ¨³Ý, ¶ñÇ·áñ Èáõë³íáñãÇ 6: 

Ð»é.ª 011-52.79.74 
¾É. ÷áëï lusakn@rambler.ru 

§¶ºìàð¶ - Ðð²Úð¦ êäÀ




